
ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25) 1

2019

Êè¿â
2019

2(25)

PHILOSOPHY 
За наказом Міністерства 

освіти і науки України 
від 16.05.2016 № 515 

(Додаток 12) включено 
до Переліку наукових 

фахових видань України 
у галузі «філософські науки»

ÑÂ²ÄÎÖÒÂÎ

ïðî äåðæàâíó ðåºñòðàö³þ

ñåð³ÿ ÊÂ ¹ 20044 – 9844 Ð

ÍÀÓÊÎÂÅ ÔÀÕÎÂÅ ÂÈÄÀÍÍß: 
Êàòåãîð³ÿ "Á", 
Ãàëóçü çíàíü – 03 Ãóìàí³òàðí³ íàóêè, 
Ñïåö³àëüí³ñòü – 033 Ô³ëîñîô³ÿ 

(Íàêàç ÌÎÍ Óêðà¿íè 
â³ä 17.03.2020 ð. ¹ 409)



ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)2

Члени редакційної ради
Лі Бенніх-Бьоркман (Швеція)
Володимир Буданов (Росія)
Ольга Гомілко
Ірина Добронравова
Панос Еліопулос (Греція)
Марія Култаєва
Сергій Курбатов
Юрій Мєлков
Вільям Макбрайд (США)
Пітер Макларен (США)
Ірина Предборська
Сергій Пролеєв
Дмитро Шевчук
Петар Яндрич (Хорватія)

Голова наукової ради
Вільям Макбрайд (США)

Члени наукової ради
Джо Бішоп (США) 
Томас Сьорен Гоффман (Німеччина)
Ганна Губенко
Ірина Єршова-Бабенко
Світлана Калашнікова
Лариса Кіященко (Росія)
Олена Князєва (Росія)
Василь Кремень
Володимир Луговий
Абель Франко (США)
Славомір Штобрин (Польща)

Головний редактор
Михайло Бойченко

Заст. головного редактора
Людмила Горбунова    
Віктор Зінченко

Відповідальний секретар
Тетяна Матусевич

Веб-редактор
Георгій Багдасар’ян

Науковий часопис «Філософія освіти. 
Philosophy of Education» зареєстровано 
в міжнародних наукометричних базах 
даних, електронних бібліотеках,  
репозиторіях та базах відкритого 
доступу: РИНЦ/RSCI, CYBERLENINKA.
RU, CITEFACTOR, MIAR, Registry of 
Open Access Repositories (ROAR), OCLC 
WorldCat, ERIH PLUS, ULRICHSWEB, 
Google Scholar, CrossRef, DOAJ, PhilPaper.

Адреса редакції:
Інститут вищої освіти НАПН України, 
офіс 902, вул.Бастіонна, Київ, 01014.
тел. +38 (044) 286-64-02
e-mail: lugor2048@gmail.com

Сайт журналу: 
www.philosopheducation.com

З журналом також можна 
ознайомитися на сайтах: 
www.nbuv.gov.ua, www.philosophy.ua

©	Філософія освіти/Philosophy of 
Education

©	Інститут вищої освіти НАПН України

Ф 51
Філософія освіти / Philosophy of Education: науковий журнал. – 2019,  
т. 25, № 2 // Інститут вищої освіти НАПН України, НПУ ім. М.П. Драгома-
нова, Київ, 2019. – 315 с. 

РЕДАКЦІЙНА КОЛЕГІЯ

ISSN  2309-1606  (print)              
ISSN  2616-7662 (online)

ISSN  2309-1606  (print)       
ISSN  2616-7662 (online)



ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25) 3

Editorial Council 
Li Bennich-Bjorkman (Sweden)
Vladimir Budanov (Russia)
Olga Gomilko
Iryna Dobronravova
Panos Eliopoulos (Greece)
Рetar Jandrić (Croatia)
Maria Kultaieva
Sergii Kurbatov
William L. McBride (USA) 
Peter McLaren (USA)
Iuri Mielkov 
Iryna Predborska
Sergii Proleiev
Dmytro Shevchuk

Head of Scientific Council
William L. McBride (USA) 

Scientific Council
Joe J. Bishop  (USA)
Abel B. Franco (USA)
Thomas Sören Hoffmann (Germany)
Hanna Hubenko
Svitlana Kalashnikova
Larisa Kiyashchenko (Russia)
Helena Knyazeva (Russia)
Vasyl Кremen
Volodymyr Luhovyi
Slawomir  Sztobryn (Poland)
Iryna Yershova-Babenko

Chief Editor
Mykhailo Boichenko

Deputy Chief Editors
Lyudmyla Gorbunova
Victor Zinchenko

Executive Secretary
Tetiana Matusevych

Web-Editor
Georgiy Bagdasarian

Scientific journal “Філософія освіти. 
Philosophy of Education” is registered 
in the international science-computer 
databases, electronic libraries, 
repositories and open access bases: 
РИНЦ/RSCI, CITEFACTOR, MIAR, Registry 
of Open Access Repositories, OCLC 
WorldCat, CYBERLENINKA.RU, ERIH 
PLUS, ULRICHSWEB, Google Scholar, 
CrossRef, DOAJ, PhilPaper.

Editorial address:
Institute of Higher Education of NAES of 
Ukraine, off.902, Bastionna, Kyiv, 01014.
 tel. +38 (044) 286-64-02
e-mail: lugor2048@gmail.com

Journal website: 
www.philosopheducation.com

It is possible to review the journal at the 
following website: www.nbuv.gov.ua, 
www.philosophy.ua

©	Філософія освіти/Philosophy of 
Education

©	Institute of Higher Education

Ф 51

 EDITORIAL BOARD

Філософія освіти / Philosophy of Education: Research Journal. – 2019,  
т. 25, № 2 // Institute of Higher Education, National Academy of Educational 
Sciences of Ukraine, National Pedagogical Dragomanov University, Kyiv, 
2019. – 315 p.

ISSN  2309-1606  (print)       
ISSN  2616-7662 (online)



ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)4

ЗМІСТ

ФІЛОСОФСЬКО-ОСВІТНІ СТРАТЕГІЇ В ДОБУ ГЛОБАЛІЗАЦІЇ

Михайло Бойченко
Завдання для філософії освіти в Україні у світлі теорії поколінь..............................8

Сергій Пролеєв
Шанси освіти у глобальному світі.............................................................................................35

Людмила Горбунова
Освіта для стійкого розвитку: до обґрунтування впровадження .........................56

НІМЕЦЬКА ФІЛОСОФІЯ ОСВІТИ В КОНТЕКСТІ ТРАНСФОРМАЦІЙ

Теодор Адорно 
Виховання після Аушвіца (переклад, анотація і примітки  
Віталія Брижніка, наукова редакція Михайла Бойченка)............................................82

Крістоф Асмут
Харківські лекції. Лекція 1. Фіхте і Шад – освіта як завдання  
(переклад з німецької мови та анотація Марії Култаєвої)....................................... 100

ФІЛОСОФІЯ ОСВІТИ В НІГЕРІЇ:  
ДОСВІД ІНТЕРКУЛЬТУРНОГО ДІАЛОГУ

Helen Chukwudi Oribayo, Ayodele Olalekan Shotunde, Godwin Ehi Azenabor
A Critical Reflection of Martins Buber’s Philosophy of Education  
and Its Relevance in the New-State............................................................................................ 114

Emmanuel Ofuasia
A Comparative Exploration of John Dewey’s and Julius Nyerere’s Concepts  
of Education and African Development.................................................................................... 127

ОСВІТА І НАУКА В ПОСТНЕКЛАСИЧНІЙ ПЕРСПЕКТИВІ

Ірина Добронравова
Постнекласичний синтез знання .......................................................................................... 142

Анатолій Пипич
Пост-некласичний синтез знання  
і соціальна наука.............................................................................................................................. 151

Круглий стіл 
«Створювальне знання: теоретико-методологічні  
та практичні аспекти».................................................................................................................. 169
Ведучі: І. Доннікова, Н. Кривцова
Учасники: О. Пунченко, Н. Савінова, В. Хміль, А. Нерубасська,  
А. Малівський, І. Загрійчук, Є. Іванова, П. Майборода, Ю. Мелков,  
О. Павлова, С. Антонюк, А. Серебряков



ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25) 5

ЗМІСТ

ДЕМОКРАТІЯ В ОСВІТІ: ЦІННІСНИЙ ПОТЕНЦІАЛ

William L.McBride
Western Liberalism at Twilight (?)............................................................................................. 211

Вікторія Шамрай
Публічний інтелектуал як освітній проект...................................................................... 224

Тетяна Матусевич, Лариса Колесник
Розвиток громадянської компетентності в рамках концепції НУШ:  
сучасні виклики для педагогічної освіти.......................................................................... 240

ОСВІТА У ПРОСТОРІ КУЛЬТУРИ

Юлия Моркина
Язык и поэтика: анализ концепций последователей А.А. Потебни.  
Часть II: Д.Н. Овсянико-Куликовский, А. Горнфельд,  
Т. Райнов, П. Энгельмейер........................................................................................................... 251

Катерина Карпенко, Сергій Гулевський
Освітня функція документальних телевізійних серіалів:  
філософське осмислення............................................................................................................. 273

ТРАНСКУЛЬТУРНИЙ ПРОСТІР НАУКОВОГО ЖИТТЯ

Ольга Гомілко 
Падіння Берлінського муру та сучасні виклики спорудження  
нових стін: рефлексія BASEES................................................................................................... 287

Наталія Бойченко
Старт «Програми вдосконалення викладання у вищій освіті України»:  
огляд Українсько-британського форуму «Досконалість викладання  
і навчання у вищій освіті».......................................................................................................... 299

Вимоги до подання............................................................................................................................... 313



169ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

169

DOI: https://doi.org/10.31874/2309-1606-2019-25-2-10
УДК 101.9; 378.1

Круглий стіл 
«Створювальне знання: теоретико-методологічні  

та практичні аспекти»
(Національний університет «Одеська морська академія, 

14 червня 2019 року)

Анотація
В листопаді 2019 року в Національному університеті «Одеська морська 

академія» відбувся перший круглий стіл «Створювальне знання: гуманізм, 
інновація, самоосвіта». Одним із джерел натхнення для проведення круглого 
столу стала ювілейна доповідь Римського клубу з закликом до «нового Про-
світництва», реформи мислення, знання й освіти. Кафедра філософії разом з 
Міжнародною академією психосинергетики і альфології («МАПА») предста-
вили новий міждисциплінарний науково-освітній проект, головна мета яко-
го – пошук і впровадження людино- і культуровимірних освітніх технологій, 
з’єднуючих знання з практикою людського життя. 



170 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

170

Другий круглий стіл, якій відбувся в НУ «ОМА» 14 червня 2019 року, зібрав 
викладачів і науковців з вишів Дніпра, Києва, Одеси, Харкова. Обговорення те-
оретичних і практичних питань освіти, мислення, знання і пізнання розгор-
нулось навколо концепту створювального знання. Освітяни та науковці об-
мінювалися думками щодо потреб суспільства в людиновимірній парадигмі 
соціального розвитку; щодо особливостей сучасного філософського і науко-
вого мислення, ціннісних аспектів знання, гуманістичних інтенцій освіти. 
Темами обговорення стали критичне та інтегральне мислення, проблема 
системності знання в сучасній освіті, творча побудова навчального процесу, 
використання системної методології у викладанні філософських дисциплін. 
Особливу увагу було приділено проблемі становлення освіченої людині, ви-
явленню ресурсів її творчості і самотворчості. Учасники наголошували на 
евристичному потенціалі філософського знання, на необхідності коригуван-
ня змісту філософських курсів задля його виявлення, створенні на базі філо-
софії гуманітарних освітніх практик, зокрема, філософсько-психологічних. 
Було підкреслено, що вони сприяють не тільки індивідуалізації навчального 
процесу, але й самопізнанню і самореалізації студента і викладача. 

Учасники круглого столу дійшли висновку, що концепт створювального 
знання розкриває єдність мислення, знання, цінностей і практики людського 
буття. Евристичний потенціал концепту виявлено в історичному, соціаль-
но-політичному, філософсько-психологічному аспектах. Висловлені альтер-
нативні теоретичні і методологічні позиції свідчать про необхідність про-
довження дискусії щодо створювального знання, мислення і освіти. 

Ключові слова: нове Просвітництво, створювальне знання, людинови-
мірні освітні технології, критичне мислення, освічена людина, філософсько-
психологічні освітні практики.

Ведучі: І. Доннікова, Н. Кривцова.
Учасники: О. Пунченко, Н. Савінова, В. Хміль, А. Нерубасська,  
А. Малівський, І. Загрійчук, Є. Іванова, П. Майборода, Ю. Мелков,  
О. Павлова, С. Антонюк, А. Серебряков.

Доннікова І. А.: Шановні колеги! В листопаді минулого року старту-
вав науково-освітній міждисциплінарний проект «Створювальне зна-
ння: гуманізм, інновація, самоосвіта», мета якого – осмислення і впрова-
дження нових освітніх технологій, які б сприяли створенню людинови-
мірного освітнього простору, з’єднали мислення, знання і культуру. Саме 
тому йдеться про створювальне знання – концепт, який, на наш погляд, 
відображає зміст освітніх реформ. Світоглядним, теоретичним і прак-
тичним орієнтиром для проекту стала ювілейна доповідь Римського 
клубу «Come on! Capitalism, Short-termism, Population and the Destruction 
of the Planet» (листопад 2017 г.), в якій запропоновано програму «нове 



171ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

171

Просвітництво» – проект модернізації освіти для глобального реформу-
вання мислення і знання (Enlightenment 2.0). 

Для початку обговорення я окреслю деякі аспекти. Що ми розумі-
ємо під створювальним знанням? Перш за все, створювальність є ха-
рактеристикою знання в культурному (ціннісному) контексті, тобто, 
виявляється в поєднанні знання і культурних практик. Йдеться та-
ким чином про культуро- і людиновимірність знання при збережен-
ні його об’єктивного змісту. При цьому маємо проблему узгодження 
об’єктивного та суб’єктивного змісту знання. По друге, створювальність 
передбачає здатність знання ініціювати смислотворчість і самотвор-
чість людини в єдності зі світом: людина, що пізнає, творить себе в світі, 
відтворюючи світ в собі. Е. Морен визначив такий зв’язок як авто-еко-
організацію. По третє, створювальність пов’язана з різноманітністю, 
а отже, й цілісністю смислопроявів людського життя, яка досягається 
завдяки знанню. Знання дає розуміння, а розуміння переводить люд-
ське існування з хаотичного стану у впорядкований, цілісний. Нарешті, 
створювальність означає різноманітність знаннєвих практик – способів 
і засобів включення знання в людське життя. Один з них – самоосвіта 
протягом життя, вміння виявляти і реалізовувати творчий потенціал 
знання. В зв’язку з цим змінюються цілі і завдання освіти. Вона стає спе-
цифічною складовою антропосоціокультурної реальності, в якій знання 
відображають сполученість колективного і індивідуально-особистісно-
го. В цьому контексті одне з головних завдань освіти – навчити людину 
осмислювати, узгоджувати різноманітні соціокультурні практики, зні-
маючи їх агресивність і взаємовідторгнення, діяти в ситуації соціальної 
невизначеності і зростаючих ризиків, створюючи, таким чином, умови 
для саморозвитку. Тож, створювальність слід розуміти і як поєднан-
ня теорії і практики людського життя. У зв’язку з цим актуалізуються 
освітні гуманітарні практики, створення мульти-, між- і трансдисциплі-
нарного освітнього простору, в якому людина набуває не тільки знань, 
але й вмінь поєднувати знання і власне життя. 

Означені смислові контури не є остаточними. Концепт відкритий для 
прояснення нових смислів, які, сподіваюсь, ми виявимо в процесі диску-
сії. Тож запрошую всіх до обговорення і співмислення.

Пунченко О. П. Несомненно, в системе науки и образования, наибо-
лее осмысленно репрезентирует себя созидательное знание. Различные 
аспекты этого знания находят отражение в новых образовательных 
концепциях: «общество обучения» (китайская модель); «общество зна-
ний»; «STEM-образование для SMART-общества» (Украина, Литва); «об-
разовательное общество», становление которого связано с образова-
тельной революцией (школа А.И. Субетто, Россия) и др. В связи с этим 



172 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

172

хотелось бы выделить два важных для науки и образования события, 
которые имеют значение и для осмысления проблемы созидательного 
знания. Первое – это XXIV Всемирный философский конгресс «Учиться 
быть человеком», который прошел в Пекине и снова вернул филосо-
фию к проблеме человека. Проблема не нова, но что сегодня означает 
«быть человеком»? Учитывать только моральный аспект или формиро-
вать интеллект человека? Если речь идет об интеллекте, мы не можем 
обойтись без образования. Второе важное событие – доклад «Римского 
клуба» (в связи с 50-летием его становления) «Come on! Капитализм, 
близорукость, население и разрушение планеты», в котором особое 
место уделено образованию. Оно репрезентировано как фундамент 
формирования новой, единой, планетарной гармоничной цивилиза-
ции; нового духовно-нравственного мировоззрения; новой парадигмы 
образования, обозначенной как «новое Просвещение». Парадигма «но-
вого Просвещения» должна  основываться, во-первых, на связанности 
субъектов образовательного процесса, вызывать интерес, освобож-
дать энергию и активно задействовать способности обучаемых в этом 
процессе. Решение этих задач требует реформирования образования 
через широкое внедрение инноваций и конкуренции. Здесь основной 
задачей выступает формирование новой инновационной педагоги-
ческой деятельности, которая является фундаментом освобождения 
образования от старой методологии обучения, базовым фактором ра-
скрепощенности и эмансипации мышления и духа обучаемых. Концеп-
туальная модель «нового Просвещения» охватывает полномасштабное 
развитие материальной и духовной сфер общественного бытия. Ин-
струментальная модель реализует свое содержание на практике через 
постановку и проверку результатов экспериментов на их инновацион-
ность и эффективность, доказывая их значимость. Такая «связанность» 
моделей порождает конструктивную творческую конкуренцию в обра-
зовательной реальности. Во-вторых, «связанность» должна учитывать 
преемственность в образовании, то есть она должна опираться на по-
зитив предыдущих парадигм образования, например, на идею единства 
образования и воспитания. Еще Конфуций утверждал, что тот, кто «по-
стигает новое, лелея старое, тот может быть учителем». Одним из тре-
бования «нового Просвещения» выступает то, что оно должно носить 
ценностный характер, отражая квинтэссенцию человеческой мудрости. 
Для подготовки специалистов новой цивилизации необходима широ-
кая интеллектуальная и художественная подпитка, что резко ослабляет 
позиции технократизма. Этому же будет способствовать и фокусиров-
ка «нового Просвещения» на устойчивости, взаимосвязанности всех 
систем биосоциального бытия человека, поэтому обучение будущих 
специалистов должно базироваться на новых дисциплинарных циклах 



173ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

173

и пересмотре содержания старых дисциплин. Но главная задача «ново-
го Просвещения» связана с переходом от старых форм аналитического 
мышления к культивированию интегрального, способного восприни-
мать, организовывать, согласовывать, воссоединять в органическую 
целостность фрагменты реальности для достижения ее истинного 
знания. Фактически выдвигаются требования смены стилевой уста-
новки мышления, которая детерминирована не только спецификой 
познавательных целей, но и характером ценностных ориентаций на дан-
ном этапе развития социума. Новая стилевая установка, характеризую-
щая интегральное мышление, должна носить вероятностный характер, 
быть стабильно развивающейся системой, самодостаточным образова-
нием, способным эволюционировать прежде всего под воздействием 
внутренних источников движения. Как выше было отмечено, главная 
задача «нового Просвещения» требует перейти в мышлении будущих 
специалистов от аналитического мышления к интегральному. Анали-
тическое мышление базируется на исследовании элементарных начал 
и принципов, в силу которых рассуждения принимают доказательный 
характер истинности, относительно сущности исследуемой проблемы. 
Интегральное мышление обеспечивает целостность познаваемого 
объекта. Это мышление увеличивает объем и интенсивность взаимос-
вязей и взаимодействий между элементами, надстраивающих новый 
уровень знаний об объекте. Интегральное мышление должно харак-
теризоваться стабильностью, надежностью, вариативностью, валид-
ностью (обладать огромной силой по отношению к аналитическому), а 
также быть уникальным, то есть выражать свою специфическую сущ-
ность, обусловленную архитектоникой и связью элементов и свойств 
исследуемого объекта; быть исключительным, оригинальным своими 
связями с наукой и образованием, а также характеризоваться нево-
спроизводимостью методологического воздействия на индивидуаль-
ное и общественное сознание. Фундаментом перехода к интегральному 
мышлению выступают процессы интеллектуализации, инновационнос-
ти, информационности и гуманистичности науки и образования, то есть 
основные составляющие «нового Просвещения», базирующегося на но-
осферно-информационной парадигме образования.

Савінова Н. А. Створювальне знання, як напрям філософської дум-
ки має важливе соціальне значення в умовах формування суспільства 
знань. З одного боку, дослідження шляхів креативності дають поштовх 
для формування нового системного типу мислення, певної алгоритмі-
зації процесів осмислення і створення знання. З іншого – результати по-
дібних досліджень мають неабияке практичне значення для всіх галу-
зей знання, адже сприяють виходу наукового мислення на новий виток. 



174 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

174

Цією проблемою опікується сьогодні ледь не кожна галузева наукова 
спільнота.

Переосмислення системи цінностей та сталих парадигм, внаслідок 
котрого змінюється все навколо нас, створює, як казала Маргарет Тет-
чер, «мінливий світ». І хоча в соціальній практиці зміни відбуваються, 
переважно, через ті чи інші економічні тренди, така мінливість прита-
манна усім сферам людського буття, всім аспектам життєдіяльності лю-
дини, групи, суспільства, держави. Це відбувається щоденно. Зміни не-
скінченні і передбачити їх, або керувати ними стає іноді неможливим за 
відсутністю не лише прагматичних геополітичних прогнозів, а й ефек-
тивних філософських пошуків.

Насамперед, ретроспективні дослідження та перспективні, футурис-
тичні прогнози, можуть демонструвати моделі потенційного розвитку 
тих чи інших «кейсів» буття, що просто повинне ставати основою будь-
якого прогнозу соціальних наук. Це стосується і економіки, і права, і со-
ціальної комунікації, і філології. Звичайно, що і соціології, тренди роз-
витку якої можна певним чином побачити і у паростках дослідження 
створювального знання, і змоделювати їх коригування під тиском тих 
чи інших реальних та віртуальних факторів.

При цьому ж, відхід від біхевіористики і перехід до пошуків нових сен-
сів з позицій дослідження когнітивних процесів може певною мірою змі-
нювати і самі основи будь-яких досліджень, формувати нові форми усві-
домлення, давати шлях іншого сприйняття і … прийняття реальності. 

Бажаю всім учасникам Круглого столу плідної роботи, оптимізму і 
натхнення! Мені дуже хочеться, щоб ваші дослідження, дійсно, в подаль-
шому були тиражовані серед якомога більшої кількості вчених. Для всіх 
нас сьогодні це розуміння – дуже важливе.

Хміль В. В. Продовжуючи думку Наталії Андріївни, спробую зв’язати 
поняття створювального знання з антропологічною парадигмою. На 
сьогоднішній день антропологічний підхід не є домінуючим в дослі-
дженнях держави, проте тільки через феномен людини можна глибоко 
осмислити найгостріші проблеми сучасної кризи держави. Криза ідеї 
державності – це криза, перш за все, минулих форм контролю та управ-
ління, недостатня увага до антропологічної складової соціуму, у пріори-
теті функціоналізму та раціоналізму, що проявилося у подіях в багатьох 
державах світу: перша хвиля в 60-70 роки – Угорщина, Прага, Франція, 
Німеччина, друга хвиля – 80-90-і роки – Польща, Югославія, Чехосло-
ваччина, Канада, Росія, а в новому столітті ця криза оселилася в Україні. 
Аналіз держави з позицій антропологічного підходу, тобто екзістенцій-
ного виміру людського буття в його взаємодії з державною формою іс-
нування, ґрунтується на очікуванні довірливих моральних стосунків з 



175ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

175

нею, зменшення регламентацій, захисту конституційних прав людини, 
та забезпечення простору для ініціатив. Введений парадигмальний ана-
ліз держави на основі антропної складової надає можливості описати 
широку сферу складних взаємовідносин держави та людини в мораль-
но-онтологічному і гносеологічному контекстах. Такий аналіз дає мож-
ливість побачити місце людини в державі та нові смисли її існування, 
фіксуючи несумісність традиційних парадигм державних утворень по 
відношенню до індивіда. Осмислення чотирьох антропологічних па-
радигм, таких як держава прямого примусу, ліберальна держава, нео-
ліберальна та постліберальна виявляють їх відмінності. Перша рання 
парадигма пов’язується з державами традиційного суспільства, що вмі-
щують в себе складний конгломерат влади державостворюючого етно-
су, своєрідних форм організації життя, релігійної свідомості, культури 
та характеризується жорстким примусом підданих. Друга парадигма 
відрізняється ліберальною ідеологією як антидержавною концепцією, 
що зменшує роль держави, на користь громадянського (економічно-
го) суспільства. Завдяки таким змінам з’являється новий тип людини 
як громадянина, що має право публічно захищати свої інтереси. Третя 
неоліберальна парадигма держави поглиблює розрив між інтересами 
індивіда та держави, поглинаючи громадянське суспільство. Держава 
втручається в усі сфери соціального буття, що є підставою для конт
ролю над особистістю. Держава стає законодавцем абсолютної етики як 
умови для консолідації суспільства. За допомогою політичної, ідеологіч-
ної, психологічної та інших маніпуляції підвищується контроль влади в 
обмеженні громадянської активності стосовно захисту громадянських 
прав та можливості надавати моральні оцінки державній ідеології. По-
стліберальна парадигма держави характеризується комунікаційною 
активністю населення, що приводить до суперечності із старими засо-
бами контролю та новою реальністю, новими смислами, вносячи інше 
розуміння свободи відносно ліберальних цінностей, таких як самоді-
яльність, доступ до культури, гідність, повага до прав і свобод інших. 
При цьому людина, її інтереси, самореалізація, життя стають головни-
ми цінностями суспільства. Держава, якщо намагається зберегтися як 
цивілізаційний інститут, вимушена буде враховувати нові обставини 
в процесі соціального управління. Теза про те, що держава є втіленням 
ідеї високої моральності має втратити свій декларативний характер та 
дійсно орієнтуватися у своєї діяльності на людиновимірну парадигму 
сучасного державотворення. 

Доннікова І. А. Я підтримую позицію Володиміра Васильовича і вва-
жаю, що державотворення має стати одним з аспектів життєтворен-
ня людини, принаймні освіченої. Тому виникає питання, що сьогодні 



176 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

176

означає бути освіченою людиною? Парадоксальність ситуації полягає 
в тому, що в аудиторію заходять професійні викладачі з колосальним 
багажем академічного знання, але використання ними традиційних 
освітніх методик часто заважає творчому навчальному процесу. При 
цьому студентська молодь дуже потребує нових знань. Я б сказала, що 
в аудиторіях має місце екзистенцій конфлікт поколінь, які належать до 
різних інформаційних епох. Причому часто проблема носить чисто тех-
нологічний характер – викладачі дійсно не знають, як комунікувати з 
аудиторією, яка вимагає креативних підходів. Тому проблема самоосві-
ти стоїть і перед педагогами. Ці практичні аспекти також потрібно обго-
ворювати. Олег Петрович зупинився на цивілізаційних завданнях про-
екту «нове Просвітництво», а мені більш імпонує девіз Просвітництва, 
звернений до кожної людини. Він проголошений І. Кантом, але вперше 
сформульований Горацієм: «Дерзай знати!». Нове Просвітництво необ-
хідно, оскільки класичне Просвітництво породило «розділове мислен-
ня» (Е. Морен), а воно, в свою чергу – «великий розлом» між людиною 
і суспільством, суспільством і природою. Прийшов час «з’єднувального 
мислення» або мислення зв’язування, як його визначає Морен, або ін-
тегрального, як воно позначено в доповіді Римського клубу. Ми повинні 
навчитися з’єднувати, тобто оволодіти творчим знанням з властивими 
йому синергійними ефектами, в тому числі навчитися з’єднувати зна-
ння і практику. Як цього досягти в системі освіти – актуальне питання. 
Хоча в даному випадку мені здається не дуже вдалим поняття «систе-
ма», оскільки саме завдяки системі (вірніше, частіше її опору) гальму-
ється багато інновацій. Сьогодні краще будувати мережеву модель осві-
ти як більш динамічну, демократичну, що сприяє взаємному навчанню 
викладача і студента.

Нерубаська А.  О. Мне, напротив, не чуждо понятие «система». На 
мой взгляд, сеть и система – не противоречащие друг другу понятия. 
Тезис, которого я придерживаюсь, а он и есть основной принцип сис-
темного подхода: любой объект можно рассматривать как систему. 
Украинский ученый, представитель одесской школы системного анали-
за А.В. Чайковский рассмотрел метод компонирования и декомпониро-
вания, соединив его с общей параметрической теорией систем, разра-
ботанной в 60-е годы прошлого века известным философом Авениром 
Ивановичем Уёмовым. Речь пойдет о возможности использовании ин-
струментария общей параметрической теории систем в преподавании 
философии. Первоначально я хотела бы остановиться вот на чем. С 2004 
года я работаю в системе высшего образования с разной учебной ауди-
торией – будущими военными, социологами, математиками, гуманита-
риями и техническими специалистами. Первый вопрос, который зада-



177ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

177

ют студенты, независимо от специализации: «Зачем нам философия?». 
Этот вопрос студентов я перевожу в проблему, говоря о том, что на него 
они сами ответят на последнем занятии. Но для меня самой возникает 
проблема, как охватить весь объем учебного материала в ситуации со-
кращения учебных часов, чтобы студенты в конце учебного курса полу-
чили открытую систему философского знания и векторы дальнейших 
размышлений. Я предлагаю на обсуждение один из возможных спосо-
бов изучения основных идей философии на семинарских занятиях, в 
данном случае как пример представлены некоторые философские идеи 
Нового времени. 

Кратко суть метода заключается в следующем. Любую систему можно 
представить в виде иерархии трех дескрипторов – концепта, структуры 
и субстрата. Студент получает задание – разложить различные концеп-
ции бытия личности, например, в философии Рене Декарта и Бенедикта 
Спинозы, по трем дескрипторам, то есть представить их в виде системы. 
В результате компонирования получаем третью, или четвертую, или 
любую другую по номеру систему. Метод компонирования и декомпо-
нирования систем можно использовать для выявления соответствия 
между разными системами, где системообразующие предикаты сис-
тем совпадают. Определяем концепт в концепции Декарта. Связь без-
душного и безжизненного телесного механизма с душой, обладающей 
мышлением и волей – это реляционный концепт системы бытия чело-
века. Любому концепту соответствует определенная структура. Струк-
турой системы бытия человека у Декарта могут выступить принципы: 
умеренности, избегания поспешности и крайности, разумности и при-
нятия решений, стремления к изменению самого себя, а не окружающе-
го мира, обладание волей. Субстрат – это человек, то есть объект, на ко-
тором реализуется структура. Следующей может быть выбрана система 
Спинозы. Аналогичным образом выделяем в ней концепт, структуру и 
субстрат. Концептом системы бытия человека примем отношение при-
вязанности человека к воли Бога. Атрибутивную структуру представят 
уровни познания, с помощью которых человеку дано познавать мир. 
Субстрат не меняется, т.е. им является человек.

Концепты двух систем можно объединить в третью систему – систему 
рационализма и определить ее дескрипторы. Главные идеи двух концеп-
ций Нового времени представляют позицию в истории философии на-
званную рационализмом. Идея, что только разум – это единственный ис-
точник познания может быть принята за концепт системы. Философские 
идеи Декарта и Спинозы в отношении бытия человека станут структурой 
данной системы, а субстрат, на котором реализуется эта система, есть все 
тот же человек. Структуру можно расширить, добавляя концепции фило-
софов, например Г. Лейбница или других рационалистов. 



178 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

178

Доннікова І.  А. Алло Олександрівно, яка все ж таки мета викорис-
тання такого інструментарію – вивчити теорію систем або історію фі-
лософії?

Нерубаська А.  О. Цель – проработать как можно больше учебного 
материала доступными для студентов технических специальностей 
способами. Для них более привычным является язык формул и схем. До-
статочно быстро разобравшись с концептом, структурой и субстратом 
(они в общей параметрической теории систем записываются и в виде 
формул), студенты лучше усваивают основные философские идеи. 

На самом деле, студенты слабо владеют методами и методологией. И 
таким образом это возможность показать, как работают методы, в том 
числе и в гуманитарном знании, в данном случае в изучении филосо-
фии. Таким образом, мы прорабатываем и методологию, и историю фи-
лософии. Семинары проходят достаточно живо, студенты ухватывают 
глубину философских концепций.

Кривцова Н. В. Якщо Ви розглядаєте людину як «субстрат, який не 
змінюється» і є об’єктом, на якому реалізується структура системи бут-
тя, то як, спираючись на запропоновану схему, можна підготувати осві-
чену людину? У чому тут виражається створювальність знання?

Нерубаська А.  О. Авенир Иванович Уемов всегда подчеркивал, 
что субъективность системного метода, заключается в том, что вы 
сами можете представить эту систему, поскольку концепты (и другие 
дескрипторы) в одной и той же системе могут быть разными. Препода-
ватель должен быть дирижером для студентов. От него зависит, как они 
«сыграют». Поскольку я владею инструментарием системного метода, 
то применяю его на своих занятиях. Но могут быть использованы и дру-
гие методы. Главное, чтобы студент не просто «складировал» знания, а 
мог анализировать, то есть развивал аналитическое мышление.

Іванова Є. М. Як методолог, я хочу підтримати Аллу Олександрівну. 
Мені доповідь сподобалась як приклад використання системно-пара-
метричного методу в освіті. Університет – це місце, де студенти стика-
ються з дуже складними інтелектуальними об’єктами (наприклад, філо-
софськими теоріями), які ми не можемо ні спростити, ні змінити. Як їх 
викладати, групувати, які використовувати педагогічні стратегії – дуже 
актуальна проблема.

Загрійчук І. Д. У мене питання до Євгенії Михайлівни. Якщо студен-
ти, як Ви говорите, займаються складними інтелектуальними об’єктами, 
чому тоді в їхньому середовищі має місце певна нехіть до такої високо-
інтелектуальної сфери, як філософія? 

Іванова Є. М. Це питання, напевно, можна віднести до питання, яке 
вже прозвучало: «Навіщо нам філософія?». Але студенти також можуть 
ставити питання – навіщо нам історія, фізкультура і так далі, оскільки 



179ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

179

ще не мислять універсально. В умовах університету їх треба цьому на-
вчити.

Кривцова Н.  В. Коли діють суб’єкти навчально-виховного процесу, 
ми можемо лише зафіксувати, виділити структуру, про яку Ви говорили. 
І тільки через відношення «людина-людина» ми можемо щось дати сту-
денту і звичайно отримати від нього. Людина, на мій погляд, це не тіль-
ки «незмінний субстрат», а й динаміка, в якій структура буття, що  скла-
лася, розсипається, «обнуляється»; відбуваються скачки, складається 
мережа нових зв’язків та їх взаємодій, народжується нова структура 
нової системи буття людини. Тому важливо враховувати психологічний 
аспект освіти, особливо при роботі з першокурсниками, які пережива-
ють кризу адаптації до нових умов соціалізації.

Студенти через їх особистісну незрілість можуть бути дійсно не го-
тові до роботи з високоінтелектуальними об’єктами. При цьому, якщо 
має місце особистісний опір і «наполягання на власній думці», нехай на-
віть некомпетентне з точки зору викладача, для психолога даний факт 
свідчить не стільки про ригідність і незрілість установок і людини в ці-
лому, а в поєднанні з опором студентів – про те, що людина знаходиться 
в дуже непростому стані, коли для його потенційної сфери характерним 
є тип/рівень, який отримав назву s-режим-аттрактор потенціалу само-
реалізації особистості. Його показниками є високі значення рігідності і 
агресивності особистості при низьких рівнях ресурсності. Звідси – агре-
сивність поведінки молоді, негативізм і опір роботі з високоінтелекту-
альними об’єктами. Всі ресурси особистості буквально «заблоковані», а 
її самореалізацію динамізують потреби в стабільності і комфорті. При 
цьому, людина при всій її готовності йти вперед, виявляючи свою на-
полегливість у самовизначенні, буде відстоювати суб’єктивну, нехай на-
віть неконструктивну позицію, часто ризикуючи здоров’ям, прагнучи за 
межі «Я», залишаючись «глухим» до закликів педагога, який пропонує 
наукові інструменти для самопізнання і саморозвитку. Наше завдання 
як педагогів – навчитися розпізнавати ці стани потенційної сфери осо-
бистості студентів, відрізняючи «не хоче» від «не може», і діяти адекват-
но сформованим умовам.

Малівський А.  М. Шановна Алло Олександрівно, мені здається, що 
Ваша доповідь в рамках круглого столу є скоріш провокаційною, ніж на-
рративною. Я переконаний, що в історії філософії насамперед доцільно 
шукати гуманістичний вимір, а Ви за допомогою системного методу ви-
носите його за дужки. З цим я не можу погодитись. По-перше, Ви розгля-
даєте студента як об’єкт (за допомогою методології), я ж бачу в ньому 
живу людину. По-друге, Ви мабуть не будете заперечувати, що філософ-
ське вчення укорінюється в обставини особистого життя? А тому, аналі-



180 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

180

зуючи питання про те, як ще можна вивчати Декарта, варто пам’ятати, 
що він був людиною, яке не жила за напередвставновленою програмою. 
А отже, є можливість зацікавити студентів, показати що Декарт може 
бути нашим цікавим співрозмовником в ході аналізу сучасних проблем. 
Строго кажучи, є два варіанти навчання – можна курс пройти, а можна 
прослухати. Для нас має бути важливо, щоб студенти курс прослухали, 
щоб він їх «зачепив». 

З чого починається філософія Декарта? Прийнято вважати, що вона 
починається з аналізу проблем методології, втіленням яких є його твір 
«Правила для керування розумом». Але, як слушно зауважують дослід-
ники його спадщини сьогодні, Декарт починається не як вчений, для 
нього науковий інтерес є домінуючим. Перша проблема (наскрізна в 
його творчості), яка його цікавила – етична: по якому шляху мені йти, 
як мені жити? В своїх ранніх працях він пише те, що студенти будуть 
сьогодні сприймати з оплесками: «В період навчання я відкинув підруч-
ники і захопився читанням художньої літератури». Слушно привернути 
увагу до високої оцінки Декартом евристичного потенціалу мистецтва. 
Також слушним виглядає його афоризм про те, що набагато більш гли-
боких думок зустрічається у текстах поетів і письменників, ніж у вчених. 

Один з найвідоміших творів Декарта «Дискурсії про метод» можна 
прочитати як запит на розбудову антропології. Перша його назва, озву-
чена в приватному листі, була пов’язана з проблемою людини – «Проект 
всезагальної науки, яка може підняти людську природу на більш висо-
кий щабель досконалості». І хоча, по-перше, цей текст більш відомий за 
іншою назвою, по-друге, він не вживає слово «антропологія» в назві, я 
наполягаю - цей твір має бути прочитаний як антропологічний. Істотно 
зауважити, що для нього антропологія була тісно пов’язана з етикою. 
Антропологія тут – вчення про суще людини, етика – вчення про належ-
не. Слушно пам’ятати про справедливі спостереження сучасних дослід-
ників, котрі зазначають, що етика – більше, ніж зовнішній фасад «Дис-
курсії про метод». 

Аргументом на користь тези про Декарта як живу та розкуту людину, 
далеку від образу педанта і сухаря, є той факт, що він текст «Дискурсії 
про метод» він починає з іронії. Його перше речення виглядає приблиз-
но так: Оскільки розум розподілений найбільш справедливо, то ніхто 
не жаліється на його нестачу. Крім того, з образом Декарта традиційно 
пов’язаний великий шлейф міфів, а саме - він раціоналіст, зводить лю-
дину до речі, яка мислить, залишає поза увагою внутрішній світ людини 
тощо. Але з позицій сучасної історико-філософської науки тут йдеться 
про позицію людини, яка майстерно приховувала свої переконання. Ця 
робота писалась ним як запрошення до дискусії, з подальшим осмислен-
ням відгуків на неї. А оскільки означений задум виявився нереалізова-



181ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

181

ним, тому дещо пізніше він прийняв рішення написати «Медитації про 
першу філософію» з підзаголовком про доведення існування Бога. Зда-
валось би, в приватному листуванні Декарт сам дає достатні підстави 
для тлумачення тексту «Медитації» як спрямованого на захист науки. 
Зокрема він пише, що хотів обґрунтувати достовірність наукового зна-
ння. Але означене бачення сьогодні виглядає недостатнім, оскільки за-
лишає поза увагою ряд важливих моментів. Передумовою їх змістовно-
го осмислення сьогодні є увага до ідейного багатства його метафізики. 
Нині є все більш очевидним факт нередукованості її до дуалізму душі 
і тіла. Аналізуючи складну проблему змістовної специфіки картезіан-
ської метафізики, слушно звернути увагу на спостереження столітньої 
давності Миколи Бердяєва про те, що досі немає метафізичної антро-
пології. Я наполягаю на досі недооціненому евристичному потенціалі 
цього словосполучення. Якщо подивитись сьогодні уважно на своєрід-
ність Декартівського доказу Бога та його мотиви, то важко не помітити 
– для нього насамперед важлива відповідь на питання про те, як людина 
має жити. Сучасні декартознавці обстоюють думку про те, що Декарта в 
«Медитаціях» доводить існування Бога виходячи з потреб і природи лю-
дини. Зокрема третій Медитації він з факту власного існування робить 
висновок про існування Бога – я існую, а отже Бог існує.

В спадщині Декарта є несподівані (навіть парадоксальні) думки з по-
зицій його традиційного бачення як методолога науки. Насамперед, він 
настільки багато уваги приділяв проблемам самопізнання і саморозбу-
дови, що їх правомірно характеризувати як епіцентр його спадщини. На-
приклад, в «Принципах філософії» він пише (випереджаючи екзистенці-
алістів) – для доказу Бога достатньо самої лише тривалості людського 
життя. Інша його глибока фраза, котра сьогодні виглядає явно «несво-
єчасною» для Нового часу – «не можна зрозуміти чужу думку так, ніби 
сам до неї прийшов». 

Більше всього сьогодні нам допомагає спростувати хрестоматійні яр-
лики Декарта його праця «Пасії душі» (або «Пристрасті душі»). Йдеться 
про ярлики раціоналіста, дуаліста, методолога науки і таке інше. (Про-
яви означеного підходу були продемонстровані в попередній доповіді) 
Пасії для Декарта – ті стани душі, які не залежать безпосередньо від 
розуму і волі людини. Основна етична проблема цього тексту – питан-
ня про те, як людина може опанувати свої пасії. Аналізуючи специфіку 
пасій, доцільно зосередити особливу увагу на першу і останню. Перша 
– це подив, фундаментальна пасія, на якій базуються всі інші. Остання 
– великодушність, яка увінчує всі інші і є ключем до всіх інших чеснот. 
Схематично відповідь на питання про те, як людина має жити?, виглядає 
так - шляхетно, благородно, з почуттям власної гідності. Часто припису-
вана йому орієнтація на перетворення світу є, образно кажучи, «притяг-



182 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

182

нутою за вуха». В останньому прижиттєвому тексті Декарт продовжує 
відстоювати своє право зберігати той самий настрій, про який він писав 
на сторінках «Дискурсії» – особиста свобода (дозвілля) та душевна рів-
новага. Вони для нього є ті найбільші цінності, заради існування яких 
він схильний приховувати у своїх  творах найбільш сокровенні думки. 
Тобто Декарт для нас сьогодні – це жива, органічна, цілісна людина, яка 
випередила свій час і може багато чого нам дати, якщо ми докладемо 
достатньо зусиль для того щоб в нього вчитатись. 

Доннікова І. А. Анатолію Миколайовичу, на ваш погляд, який підхід 
до викладу історії філософії є більш продуктивним – власне історичний 
з охопленням всіх проблем або такий, який Ви продемонстрували – на 
прикладі конкретної постаті розкривати філософію, поєднуючи життя 
філософа з його філософськими пошуками?

Малівський А. М. Я б вибрав другий варіант. Ми маємо викликати 
живий інтерес, залучати емоції студентів. А тому у викладанні філософії 
пріоритетними повинні бути авторські курси.

Загрійчук І.  Д. Анатолій Миколайович! Як на мене, філософія – це 
перш за все концептуалізація знання, доведення його до понятійного, а 
значить теоретичного рівня. Якщо Р. Декарт – “не раціоналіст”, “не дуа-
ліст”, “не методолог науки” і таке інше, то все ж таки, ким він є?

Малівський А. М. Звісно, можна, але сьогодні це неможливо робити, 
ігноруючи ключовий характер його антропологічного інтересу. 

Кривцова Н. В. Можна дивитися на методогію ширше, не просто як 
на інструментарій наукового пізнання, а як на шлях самопізнання і са-
мореалізації особистості дослідника наукової інформації. Без самопіз-
нання, розуміння своїх можливостей і обмежень ми не зможемо вийти 
за межі існуючих кордонів, знайти і розкрити своє людське начало. У 
цьому сенсі Декарт – методолог.

Малівський А. М. Якщо він методолог, то насамперед методолог са-
мопізнання і самореалізації. Інакше кажучи, його методологія науки ба-
зується на антропологічному фундаменті.

Загрійчук І.  Д. Кілька слів стосовно створювального знання. Оче-
видно, якщо мова йде про знання як активну складову життєдіяльності 
людини, то тут пригодилась би така аналогія. Що таке «проблема»? Це, 
очевидно, те, що нам потрібно усвідомити, вивчити, розв’язати. А що 
тоді означає «сформулювати проблему»? Скоріше всього, це сказати про 
те, чого ти не знаєш. Але ж це протиріччя: як можна сформулювати те, 
що тобі ще тільки належить вивчити? І тут варто з метою пояснення 
звернутись хоча б до такого прикладу-аналогії. Тим більше, що знання 
асоціюється нами зі світлом. Так ось, світло від джерела, як би далеко 
воно не розповсюджувалось, врешті-решт, виснажується і переходить в 
темряву. Але різкої межі між темрявою і світлом, як ми знаємо, немає. 



183ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

183

Оцей простір – ні світла, ні тіні – можемо назвати «сірою зоною». Стосов-
но пізнання ця ситуація і є проблемою. В цій «сірій зоні» існують про-
блеми. В цьому просторі формулюються гіпотези, передбачення. Це ще 
не є знання, а лише певні здогадки, які можуть в подальшому, за умови 
їх підкріплення аргументами та фактами, перетворитись у справжнє те-
оретичне знання. 

Мені здається, що саме таким шляхом формується понятійне мислен-
ня, яке є і філософським, і теоретичним, а, відповідно, і створювальним. 
Зі студентами слід спілкуватись їхньою мовою, принаймні спочатку, 
щоб потім поступово, крок за кроком формувати теоретичну візію на 
світ. Тут я підтримую думку Анатолія Миколайовича та інших учасників 
дискусії, що нам порібно шукати шляхи підвищення рівня комунікації зі 
студентами.

Кожна притомна людина мислить. Мислить своєрідно, по-своєму, 
оригінально. Мислить творчо, має свою точку зору на той чи інший 
предмет, те, чи інше явище. В щоденному житті все це здається так при-
родно, так само собою зрозуміло, що складається враження нібито це 
істина в останній інстанції. Власне таку позицію можна почути не лише 
серед людей поза навчальними закладами, але й у студентському серед-
овищі. Більше того, в добу «розкутості», яку ми сьогодні переживаємо, 
нерідко навчителі молоді наполягають на тому, що власну позицію слід 
не тільки мати, але й відстоювати. І це дійсно так. Але в такому тракту-
ванні позиції якось дивним чином в тіні залишається питання, про яку 
саме позицію йдеться.

Поза тим емпіричним фактом, що позиції у кожного з нас насправ-
ді часто різні, ми не можемо заперечувати й того, що обмін поглядами 
та їх відстоювання, має сенс лише тоді, коли нас все ж щось об’єднує. 
Це «щось», очевидно, стосується саме основи, на якій «проростає» та чи 
інша позиція, той чи інший погляд на світ. Якщо має місце позиція і її 
відстоювання, то останнє може здійснюватись за умови, коли йдеться 
про спільний предмет.

Розуміння будь-якого предмету може реалізуватись в різних підхо-
дах до його осмислення, в більш чи менш глибокому його пізнанні, але, 
очевидно, буде не зовсім правильно різні судження з цього приводу вва-
жати рівноцінними, а значить істинними. Недостатньо мати позицію, 
свою думку – важливо, перш ніж її відстоювати, переконатись, що вона 
того варта, що вона істинна, або принаймні наближена до неї. 

Визначення істини – процес складний та суперечливий. Не завжди 
навіть глибоко ерудовані мислителі можуть з упевненістю сказати, що 
їхня позиція є абсолютно вірною. Але це не означає, що будь-яку «шале-
ну» гадку слід виносити на публічне обговорення, перш ніж сам автор не 
переконається в її добротності. Таким чином, публічне відстоювання не 



184 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

184

лише теоретичної, але й життєвої позиції повинно пройти спочатку «вну-
трішню цензуру», перевірку на предмет істинності самим її автором.

Тільки після певного зважування власної позиції на предмет істин-
ності, коли для відстоювання є певні аргументи, не лише можна, але й 
необхідно таку позицію як висловлювати, так і захищати. Адже публіч-
не зіткнення аргументів, наукова дискусія спроможні довершити про-
цес обґрунтування результатів наукового пізнання. Дійсно, як мовить-
ся, в спорі народжується істина.

Слід мати на увазі також те, що якщо істина є процесом, то те чи інше 
твердження з часом може виявити своє обмеження, неточність, недо-
статню істинність. Власне це й породжує думку про те, що істина, яку 
б сповідували усі, неможлива. Але виникає питання: якщо істина може 
уточнюватись чи конкретизуватись в процесі розвитку, чи означає це, 
що нічого неперехідного, незмінного, «абсолютного» в ній немає? Чи 
все, що ми вважаємо змістом знання, є настільки мінливим, що стосов-
но істинного пізнання неможливо сказати нічого більше, ніж те, що у 
кожного свій погляд на світ? Очевидно, що поширене упередження про 
суб’єктивний характер нашого знання, особливо якщо вести мову про 
суспільство, культуру, особисте життя людини, вимагає аналізу і теоре-
тичного поглиблення.

Отож, істина існує в системі. Справжнє, правдиве знання системне за-
вжди. Будь-яка система є сукупністю елементів, які пов’язані між собою 
необхідним чином. Це означає, що зв’язок між ними послідовний, логіч-
ний. В цій послідовності всі поняття, які описують предмет пізнання, 
нерозривні та в строгій послідовності випливають одне з одного. Дану 
послідовність, чи пак логічність, неможливо порушити, не руйнуючи 
всієї системи, а значить істинності нашого знання. Системність знання 
іншими словами ще називають цілісністю.

Прикладом прагнення до такої цілісності знання є пошуки першими 
філософами першопочатку світу. Якими б дивними та наївними нам сьо-
годні не видавались покладання в основу світу античними мислителя-
ми «води», «повітря», «апейрону», «вогню», «числа», «атома» і т. п., усі 
їхні намагання неможливо оцінити інакше, ніж прагненням мати ціліс-
не уявлення про світ, знати світ, як ціле. Усі космологічні вчення містили 
в собі недостатньо прозоро артикульований принцип: істинним знання 
може бути тільки тоді, якщо воно системне, а системність забезпечуєть-
ся виведенням усього знання з єдиної основи. Тобто, істинне знання по-
винно бути виведене, породжене, генетичним за своєю природою.

Якщо повернутись до вже згадуваного крилатого висловлювання, що 
в спорі народжується істина, то слід зауважити, що ключовим словом в 
цьому виразі є слово «народжується». Отож, істина як становлення не-
можлива без єдності старого і нового, традиційного та інноваційного, 



185ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

185

врешті-решт абсолютного і відносного. Істині притаманний генезис, який 
завжди реалізується через протиріччя, точніше, через його розв’язання.

Виходячи із сказаного вище, можемо вказати на причину побутування 
позиції, вираженої так неоковирно, як: у кожного своя істина. Очевидно 
судження такого характеру викликано абсолютизацією моменту віднос-
ності в процесі розвитку. Наявність різних позицій в учасників дискусій-
ного поля ще не означає їх істинності. Відповідно, визнання не лише будь-
якого судження, але й твердження, здавалося б, достатньо обґрунтовано-
го, не може вважатись остаточним, а значить абсолютно істинним.

Істина існує в системі, яка постійно розвивається, є «живою». А тому 
до будь-якого знання, особливо теоретичного, слід ставитись з долею 
іронії, допускаючи, що воно з часом може виявитись обмеженим. Непра-
вильною є позиція, яка конкретно-історичну форму знання доводить 
до абсолютизації і оголошує її остаточною. Тим більше, коли істинни-
ми оголошуються ті чи інші погляди окремої людини і на цій підставі 
робиться узагальнення, що у кожного своя істина. Таке визнання є від-
мовою від випробовування наявних суджень, від перевірки їх на істин-
ність, а значить є «зрадою» істини і проголошення такою будь-якої дум-
ки, незалежно від того, якою вона є за змістом.

Може скластись враження, що сказане вище є настільки банальним і 
загальновідомим, що на цю тему навіть не варто говорити. Тим більше 
твердити, що це є проблемою сучасної освіти. Частково з цим можна по-
годитись, але лише частково. Дійсно, в навчальних закладах вивчаються 
наукові дисципліни, які подають знання системно. Тим не менш, у сту-
дентів часто виникають труднощі з систематизацією наукового знання 
в єдину картину світу. Будучи до певної міри системними у своїх про-
фесійних сферах, випускники часто заперечують істинність стосовно 
сфери суспільної.

Навіть визнаючи специфіку соціально-гуманітарного знання, відмо-
вити йому у прагненні до істини, яку необхідно не лише відкрити, але й 
утвердити, неможливо. Це було б верхом цинізму.

Проблеми з формуванням системного мислення в закладах освіти іс-
нували завжди. Пам’ятаємо золоте правило, що учень «не судина, яку слід 
наповнити». І взагалі, системне, теоретичне мислення не формується сти-
хійно. Воно вимагає серйозної інтелектуальної праці, праці напруженої, 
регулярної і, вибачайте за тавтологію, системної. Правдива логічність, 
яка існує лише в системі, дозволяє людині, що її опанувала, бути не лише 
освіченою, але й творчою, здібною до розвитку наукового знання.

Тим не менш, на сьогодні існує певний парадокс. З появою нових ін-
формаційних технологій, широким входженням у побут гаджетів, які по-
винні би змінити ситуацію на краще, формування системного мислення 
тільки ускладнилось.



186 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

186

Продукування відео кліпів, тиражування неперевіреної інформації 
суттєво утруднили становлення теоретичного мислення у молодого по-
коління. Все частіше ми зустрічаємось з мисленням, яке умовно можна 
назвати «кліповим» або «калейдоскопічним». Воно характеризується 
рисами якраз протилежними щодо тих, які притаманні мисленню тео-
ретичному. Думки в ньому часто не узгоджені між собою, розхристані, 
не приведені в систему. А якщо так, то про їх істинність у найвищому 
розумінні цього слова, годі й говорити.

Будь-яке знання, якщо воно наукове, теоретичне, повинно бути ви-
ведене з єдиної основи. Неоціненний вклад у формування такого мис-
лення вносить філософія. Тому без її глибокого вивчення у вищій школі 
аж ніяк не обійтись. 

Павлова О. С. Іване Дмитровичу, якщо я правильно зрозуміла, роз-
мірковуючи про створювальне знання, Ви пропонуєте знайти генетич-
ну основу цього знання. Чи можна філософське знання визнати такою 
генетичною основою?

Загрійчук І. Д. Так, філософське знання має велике евристичне зна-
чення. Присутність філософії в навчальних програмах всіх вишів свід-
чить про те, що без філософії творча людина неможлива в будь-якій га-
лузі знання. Пошук єдності усього розмаїття – саме той шлях до цього 
знання. У певному сенсі філософія є початок і кінець системи, наукової 
картини світу.

Іванова Є.  М. Сьогодні не раз згадували поняття системи відносно 
до знання, мислення, освіти. Я також буду говорити про системи. Але, 
оскільки філософи дуже ретельно вивіряють та обережно вживають ті 
чи інші терміни, я дещо скажу про адекватність освітніх стратегій та ме-
тодологій. На мій погляд, ми спостерігаємо три визначальних явища. По-
перше, це інформаційне перевантаження. На наших очах працює закон 
зворотного відношення кількості інформації та її цінності. Якщо 50 ро-
ків тому проблема полягала в пошуку інформації, то сьогодні проблема 
в тому, як цієї інформації позбутися. По-друге, людина втрачає здатність 
повноцінно сприймати та осмислювати інформацію. Google-ефект при-
зводить до того, що людина перестає запам’ятовувати та сподівається 
на Інтернет, веде себе наче дитина, яка про все запитує батьків та без-
оглядно довіряє їх відповідям. По-третє, додається проблема складних 
інтелектуальних об’єктів, які так чи інакше існують в університетсько-
му середовищі – теорії, концепції, в тому числі й філософські. Виникає 
питання, якій адекватній стратегії ми маємо дотримуватися для того, 
щоб їх не спрощувати, не викривляти закладений в них зміст. Так, про-
блема адекватності методу включає дві складові. Перша умова адекват-
ності (методу, засобу, підходу, рішення якоїсь задачі) – це релевантність, 



187ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

187

тобто єдність смислу. Але вона не є єдиною. Друга умова адекватності 
– дивергентність, тобто відмінність у засобах застосування. Об’єднання 
цих двох умов дає змогу говорити саме про адекватну технологію або 
методологію. Оскільки я є представником Одеської школи системних 
досліджень, пропоную використовувати системно-параметричний ана-
ліз та розглянути університет як систему за допомогою даного інстру-
ментарію. Системний підхід дає можливість встановлювати системні 
закономірності та містить значний прогностичний потенціал. Якщо ми 
знаємо, наприклад, що центровані системи не є цілком надійними, це 
вже багато про що нам скаже. Розглядаючи університет як центровану 
систему, ми розуміємо, що людина, засвоюючи цю модель, сама набуває 
подібних якостей. Приклади таких систем – авторитарна держава, гра 
у шахи (партія закінчується, коли королю оголошено мат). В цілому, 
необхідний адаптаційний ресурс випускникам надається набором пев-
них властивостей системи. Наприклад, структурна відкритість – коли 
система буде прагнути завершити своє системоутворююче відношення 
за рахунок іншої. Університет в більшості випадків формує структурну 
гомогенність – при однакових відносинах формуються структурно схо-
жі системи, а це значно спрощує процес впливу на них сильної системи. 
Негативною стороною цього є те, що університет формує такі власти-
вості особистості як підвищена сугестивність. А в соціальному плані ви-
пускники легше адаптуються в системах авторитарного / тоталітарно-
го типу. Здається, що це зовсім не та мета, на яку орієнтується сучасна 
освітня парадигма. Соціум, як приймаюча система також повинен мати 
певний набір системних властивостей, щоб приєднання до цієї системи 
проходило найбільш оптимально. Такими характеристиками можуть 
бути: стабільність – система повинна допускати зміни в своїй структурі 
без зміни системи в цілому; а також структурна варіативність; форсив-
ність – система повинна бути достатньо сильною, щоб міняти елементи, 
які до неї входять. Виділяти параметри університету як системи та ана-
лізувати, які параметри до яких наслідків призводять – це, на мою думку, 
серйозна перевага даного підходу. За допомогою параметрів ми можемо 
визначати, сильна це система або слабка, стабільна або нестабільна, ав-
торегенеруюча або автонерегенеруюча, чи здатна вона відновлюватися 
самостійно або втрачає цю здатність, коли людина перестає бути її еле-
ментом. Наприклад, сильна система здатна істотно впливати на об’єкт. 
Сильний університет, сильний вчитель, сильна група – це приклади сис-
тем, які мають змогу змінювати об’єкти, що стають елементами систе-
ми. Ніхто не хоче, щоб його дитина вчилася в слабкому класі або в слаб-
кій школі чи університеті. Ще один важливий параметр – ресурсність 
системи. Чи є університет ресурсної системою для того, хто навчаєть-
ся? Безумовно, це так. Але це дуже неоднозначна властивість. Ресурси 



188 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

188

обмежені та є вичерпними. Ресурсність – це реляційний субпараметр, 
який пов’язаний із взаємодією декількох систем. До тих пір, поки той, 
хто навчається знаходиться в рамках цієї системи (університету), вона 
дає якийсь ресурс. Але важливим є те, яким випускник вийшов зі стін 
університету. Яким він був у рамках університету – відмінником з «чер-
воним дипломом», переможцем змагань та таке інше – вже не важливо. 
У нього закінчуються ресурси, які давав університет, і доводиться вза-
ємодіяти з новими системами, формувати нову, власну ресурсність. У за-
гальній параметричної теорії систем розглядаються три випадки того, 
яким чином придбання тих чи інших властивостей одними елемента-
ми системи впливає на придбання таких саме властивостей іншими 
елементами системи. По перше, придбання деякої властивості одними 
елементом системи сприяє тому, що й інші елементи набувають такої ж 
властивості. Такий тип систем називають індукційними. По друге, при-
дбання властивості одними елементами ніяк не впливає на придбання 
цієї ж властивості іншими елементами. Такий тип систем називають 
інерційними. По третє, придбання деякої властивості одними елемен-
тами перешкоджає придбанню цієї ж властивості іншими елементами 
системи. Цей тип систем й називають ресурсними, тому що в них є ре-
сурс, який витрачається у міру того, як одні елементи системи набува-
ють певної властивості. Мені здається, що системно-параметричний 
аналіз університету є досить цікавим та перспективним, оскільки ми 
можемо виявити те, що непомітно з інших позицій. Це адекватний ме-
тод, який відповідає і релевантності, і дивергентності, а також дозволяє 
по-новому подивитися на широке коло гуманітарних проблем – психо-
логічних, педагогічних та інших.

Мєлков Ю. О. Философия – это, прежде всего, работа с понятиями. А 
потому в контексте осмысления феномена созидательного знания меня 
интересует само это понятие: оно как бы взывает к новому имени, кото-
рое мы должны дать становящемуся новому типу знания. В частности, 
меня больше интересует англоязычное звучание этого понятия. И это 
не просто сreative knowledge, «творческое знание». В крайнем случае, я 
бы сказал, что это лучше назвать «порождающим знанием», originative 
knowledge, generative knowledge, – или же стоит предложить неологизм 
«сreativistic knowledge» – по аналогии со сложностью и «сложностнос-
тью: так сказать, «созидательность» и «созидательностность».

В содержательном отношении я вижу три ключевых аспекта в том 
особом типе знания, которое требует обозначения как не просто со-
зидательное или творческое, а как «созидательностное». Первый ас-
пект – мировоззренческий. Это мировоззренческое знание, единство 
философского и научного знания, знание человекомерное. Это знание 
сущностно личностное, апеллирующее не только к рациональности, но 



189ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

189

и к волевой, к эмоциональной сфере личности человека. Вместе с тем 
такая постановка вопроса оборачивается небывалым вызовом для со-
временной философии, и в особенности философии образования. Если 
говорить о недавних публикациях, то с наибольшей полнотой эти 
вызовы артикулированы, в частности, в юбилейном докладе 2018  г. 
Римского клуба, о котором сегодня уже говорили. По мнению авторов, 
образовательные цели для устойчивого развития общества требуют 
фундаментального сдвига с обучения запоминать и понимать к обуче-
нию мыслить новыми, системными способами, к развитию способности 
решения проблем, а также и критического, независимого и самостоя-
тельного мышления. Образование, сфокусированное исключительно на 
одном лишь разуме, более не является достаточным. Об этом предста-
вители Киевской философской школы, в частности Павел Васильевич 
Копнин, писали за пятьдесят лет до Римского клуба: знание вовлекает 
в себя высшие человеческие чувства. Сегодня уже вспомнили о том, что 
философия – это любовь к мудрости. Это знание в форме любви: оно 
предусматривает не просто любовь к знанию, но и любовное отноше-
ние к предмету этого знания. Об этом говорит и постнеклассическая на-
ука: знание становится мировоззренческим, философским, – этически, 
ценностно насыщенным. 

Второй аспект – созидательность в узком смысле. Знание являет-
ся творческим, критическим. Что это значит? Не может быть готово-
го знания. Мир слишком быстро меняется, поэтому никаких готовых 
знаний мы студентам дать не можем. Мы можем дать порождающее 
знание (originative knowledge) – умение творчески мыслить. Готовых 
формул, принципов, методов нет, они остались в классической науке. 
Современный студент только может научиться создавать свое соб-
ственное знание, при помощи определённых личностных установок. 
Как говорил Сергей Борисевич Крымский, философия – это трансляция 
личности. Поэтому сложно охватить всю систему философского знания, 
в этом я согласен с Ириной Анатольевной. Но если я, к примеру, люблю 
Декарта, то я студентам так о нём расскажу, что они его всю жизнь по-
мнить будут. А, скажем, о Бэконе я им расскажу значительно хуже, и он 
на них впечатления не произведет. 

Третий аспект наиболее проблематичный, поскольку он ограничива-
ет возможности созидания. Дело в том, что всё знание является пробле-
мой, поскольку является самосоздающимся. В таком случае мы должны 
быть готовы к тому, что то, что мы создадим, будет неправильным. 
Если мы не будем к этому готовы, то ничего из нашей любви к миру не 
выйдет. Очень хороший пример – современная информационная ре-
волюция. Джозеф Вейценбаум, один из отцов информатики и теории 
искусственного интеллекта, в 60-е годы ХХ века наблюдал такую уди-



190 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

190

вительную картину, как рождение субкультуры хакеров, компьютер-
щиков. Он писал, что они создают свой искусственный мир – и уверены 
в том, что этот мир полностью послушен их воле. Инженер может до-
пустить, что в мире существует что-то неизвестное ему, а программист 
этого допустить не может. То, что мы знаем, и то, что мы способны по-
рождать, определяется не нашим знанием и даже не нашей любовью к 
миру, а нашим осознаванием того, сколько и что мы не знаем. Это пре-
красно понимал Сократ, но в современном мире это понимают далеко не 
все. Иллюзия всезнания закрывает от нас понимание того, что главное 
– не то, сколько я знаю, а то, сколько я не знаю. Насколько я знаю, что то, 
что я знаю, может быть мною же опровергнуто завтра. 

В этом отношении можно сказать, что мы должны дать студентам не 
набор знаний, это понятно, но даже и не столько способность порождать 
новые знания, а сколько способность формировать наборы смыслов, 
которые помогут нам определить сферу нашего незнания. Такой гори-
зонт незнания и даёт возможность не просто созидательного, а «сози-
дательностного» знания в ситуации не сложности, а «сложностности». 
Данный аспект очерчивает проблематичность простого созидания, про-
сто творческого отношения к миру. Я свой внутренний мир проектирую 
на мир внешний и замечаю там такие сложности, которые мой предок 
не замечал. В этом выражается ещё и экологический момент: я должен 
понимать, что то, что я сотворю, может быть вредно для мира в целом. 

Антонюк С. А. Бертран Рассел, характеризуя Августина Блаженного, 
говорит примерно так: все греки исходили из того, что творчество – это 
некая архитектура, из существующего создается то, чего не было. Но 
Августин – первый, кто создал все из ничего. Это имеет отношение к 
Вашему пониманию нового знания? 

Мєлков Ю. О. Это относится скорее к тому, что всякое творчество мо-
жет быть представлено как сотворчество. Человека и Бога, человека и 
мира, – но обязательно сотворчество. 

Загрійчук І. Д. Как мне представляется, субъективную сторону по-
знания, порождающего знания, Вы хорошо представили. А остается ли 
верным понимание метода как движения внутреннего содержания са-
мого предмета, объекта исследования?

Мєлков  Ю.  О. То, о чем я говорил, это не субъективность, которая 
противоречит объективности, это субъектность, которая выступает 
способом достижения объективности.

Доннікова І. А. Я б хотіла дещо додати до змісту поняття «створю-
вальне знання», звертаючись до етимології слова. Російське слово «со-
зидать» походить від праслов’янського кореню «зьдати» – «будувати», 
«споруджувати з каменів», «класти стіну». Важливо, що один з ключо-
вих смислів («будувати») вказує, як нам здається, на практичний харак-



191ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

191

тер будь якої творчої діяльності (натомість традиційного її ототожнен-
ня з духовними здобутками). «Створити» означає знайти практичне, 
матеріальне втілення будь якої ідеї. При цьому, в слові «созидать» на-
голошується не тільки на результаті, але й на самому процесі – «созда-
ют мгновенно, а созидают исподволь», як зазначено в словнику В. Даля. 
Тобто в створювальній діяльності маємо цілісність смислу (або смислів) 
та форм його (їх) втілення, взаємозумовленість цілей і засобів їх досяг-
нення. Крім того, префікс «со-» містить ідею кооперації, співтворчості, 
тобто «созидать» означає діяти «з кимось» або «з чимось», а отже, й 
прагнення зберегти існуючу єдність. «Створювальне знання» – це зна-
ння, яке створює щось нове і водночас за своєю сутнісною є творчим. 
Тобто, це й характеристика власне знання (творчого, інноваційного 
за суттю), і його функція (узгоджувана, синергійна). Слід також зазна-
чити, що слово зберігає одно з ключових значень творчості – творити 
щось з самого себе (містить ідею аутопоезиса). Більш складна ситуація 
виявляється з англійським еквівалентом. Дійсно, найпоширенішим в 
наукових джерелах є вживання сполучення «creative knowledge», але, 
я погоджуюсь з Юрієм Олександровичем – воно не відповідає смислу 
«створювального знання». Вживання слова «креативний» (калька з ан-
глійської) як синоніма «творчий» не завжди виправдано. З одного боку, 
обидва слова пов’язані з інновацією, здатністю продукувати щось нове, 
оригінальне, нестандартне. Але тотожність понять руйнується, коли ми 
беремо до уваги не тільки здатність людини до творчої активності, але 
й її результати, тобто враховуємо наслідки цієї креативності для навко-
лишнього світу.

Щодо визначення творчої природи знання, в англійських наукових 
текстах також вживаються (залежно від контексту) близькі за змістом 
поняття «generating», «productive», «constructive», «pro-active knowledge». 
Більш влучним еквівалентом «створювального знання» нам здається 
«co-generative knowledge» – знання, яке породжує, продукує, спонукає до 
творчості, єднає, і само є таким, що породжується, є наслідком коопера-
тивних ефектів, а отже, співвідноситься з культурно-ціннісними засада-
ми людського буття.

Кривцова Н.  В. Я погоджуюсь з Юрієм Олександровичем і Іриною 
Анатоліївною в тому, що найпоширеніше в наукових джерелах вживан-
ня сполучення «creative knowledge» не відповідає смислу «створюваль-
ного знання». Не зважаючи на те, що обидва слова пов’язані зі здатніс-
тю продукувати щось нове, оригінальне, нестандартне, їх тотожність 
руйнується, коли ми враховуємо її самовплив і ймовірність творчого 
самозмінювання в мінливих умовах або руйнування існуючої цілісності, 
виходу за її межі. Коли мова йде про людину-творця та джерела її ство-
рювальних сил, вживання слова «креативний» як синоніма «творчий» 



192 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

192

не завжди виправдано. З одного боку, перетворення інформації, зокрема 
наукової в знання потребує від людини деяких сил, з другого – знання, 
яке єднає, породжує, продукує та спонукає до творчості, стає джерелом 
її особистісно-професійного самовдосконалення і самореалізації. При 
цьому, в створювальній діяльності ми маємо цілісність і єдність сен-
сів та засобів, смислів та форм їх втілення, взаємозумовленість цілей 
людини та умов їх досягнення; тоді як створюючі сили (рос. «создаю-
щая», англ «creative power» (творческая), «making» (делающий) та «со-
зидающая» з англ. «generate» (генерировать, порождать, производить, 
вызывать, образовывать)) завжди вимагають пояснення про результа-
ти об’єктивації творчої сутності людини, її опредметнення, що сприяють 
розвитку/саморозвитку певних здібностей і компетенцій. в тому числі 
підвищують готовність до самотворчості та самоздійснення власної мі-
сії й призначення в зовнішньому світі в рамках професійної діяльності. 

Щодо визначення створювальної природи знання та сил людини, в 
англійських наукових текстах вживаються близькі за змістом такі по-
няття як: «generating», «productive», «constructive», «formative», «making», 
але більш влучним еквівалентом «створювальних сил створювального 
знання» освіченої людини нам здається «сo-determinative, co-generative 
& originative strength», які є не тільки конструктивними, що формують 
щось нове, скільки є саме такими, які співвідносяться з особистісними 
значеннями, сенсами та культурно-ціннісними засадами суто людсько-
го буття, додають породжуючий творчий початок чомусь новому або 
створюють його завдяки кооперативним та синергійним ефектам різ-
ницево-багатовимірної полісутнісної цілісності людини й її єдності з 
Всесвітом. Тобто йдеться не стільки про інновації, інновативність люди-
ни та її природне прагнення до со-творчості і самотрансенденції, скіль-
ки про творчу сутність людського в людині як складної автопоетичної 
системи-мережі, здатної до авто-еко-організації, сизигії та ко-еволюції, 
про наявність відповідних ресурсів та певну узгодженість особистісної 
конвергентності і дивергентності здорової людини в здоровому сус-
пільстві. Я б хотіла також дещо додати до змісту поняття «створюваль-
на сила» (рос. созидательная, образующая, творческая, дающая начало) 
освіченої людини. Мається на увазі емерджентна властивість особистос-
ті як живої істоти, джерело її автопоезису та показник рівня її складнос-
ті, яка забезпечує певний рівень свободи від обставин, самоідентифіка-
цію (вміння поєднувати, диференціювати і визначати пріоритети серед 
численних видів і способів діяльності, побудова власної ієрархії потреб і 
цінностей та здійснення відповідно до цієї ієрархії життєвої концепції), 
індивідуацію (повна інтеграція особистості) та її готовність до самоде-
термінації і свідомої творчої продуктивної самореалізації. 



193ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

193

Отже, освічена людина – це сила та певна якість життя самої людини, 
її культурно-психологічний ресурс, що забезпечує певний тип/рівень 
самореалізації особистості як складної різницево-багатовимірної полі-
сутнісної автопоетичної системи-мережі (цілого і цілісності), яка здатна 
до авто-еко-організації і має потенції створювати умови власного жит-
тя і успіху, надає можливість зміцнення здоров’я та збагачення як окре-
мої людини, так й суспільства взагалі, навіть в умовах кризи. Причому 
освіта не тільки стає стратегічною сферою соціокультурного буття та 
особистісного простору-часу, в якому виявляються синергійні ефекти 
людинотворчих мультидисциплінарних освітніх практик, що відповіда-
ють за формування певного типу/рівня мислення та особистісно-про-
фесійних компетенцій, а й трансформуються в різноціле-баговимірний 
живий простір-час, який притягує та взаємодіє з іншими й в певних умо-
вах стає джерелом створювальної і створюючих сил освіченої людини.

Майборода П. А. Я відійду від філософських концептів і, як історик, 
буду говорити про викладання історії. Думаю, що мої міркування ста-
нут у нагоді для викладання інших гуманітарних дисциплін. Одна з 
проблем, з якою я зіткнувся в процесі викладання і в школі і в універ-
ситеті – як донести знання так, щоб воно могло викликати емоційний 
відгук, а значить, було краще засвоєно? Друга – як актуалізувати зна-
ння, щоб слухачі сприймали його як відповіді на питання, які хвилюють 
їх тут і зараз. Іншими словами, як творчо організувати освітній процес, 
як зв’язати теоретичне знання з практикою життя? Мені здається, що 
одним з головних способів зв’язку є емоційне залучення учня або сту-
дента. Чимало з своїх занять я почав вибудовувати таким чином, щоб 
ті чи інші історичні теми формулювати як дискусійні проблеми. Більш 
того, я даю можливість учням самостійно сформулювати проблеми для 
обговорення, виходячи з того, що для них актуально. На мій погляд, іс-
торія повинна розумітися не тільки як стандартний набір фактів, запро-
понований програмою, а й як предмет, який формує цінності. Ці цінності 
можуть бути з’ясовані в процесі активного їх обговорення. Висловлю-
вання своєї позиції змушує задуматися над її внутрішньою логікою та 
обгрунтованістю. В ході дискусії звучать різні точки зору, а значить, у 
учнів формується плюралістичне бачення світу. Хочу наголосити на 
важливості перегляду художніх фільмів і читання художньої літерату-
ри. Звичайним в викладанні історії є використання документальних 
фільмів, але вони далеко не завжди мають таку емоційну насиченість. 
Художня продукція, не завжди точно показуючи історичні події, за-
лучає учня до того, що відбувається, дає йому побачити події з точки 
зору їх учасників, дозволяє краще засвоїти і запам’ятати  матеріал. На-
приклад, недавно вийшов серіал «Чорнобиль». З одного боку, в ньому 
є що обговорювати з точки зору історичної достовірності, з іншого – у 



194 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

194

аудиторії виник інтерес, аварія на Чорнобильській АЕС стала предметом 
обговорення. Тут доречно згадати вислювлювавня Анатолія Миколайо-
вича щодо Декарта, який, припинивши читати наукову літературу, по-
чав читати художню. Ознайомлення з художньою продукцією вимагає 
від вчителя пошуку нетривіальних рішень, спрямованих на роз’яснення 
учням співвідношення реальних фактів і вигадки в таких творах. Наре-
шті, третій момент – культурне життя і традиції рідного міста можуть 
стати майданчиком для застосування теоретичних знань, отриманих 
на уроках історії. За стінами шкіл і університетів вирує життя, яке не 
можна ігнорувати. Так, Одеса – місто з багатою історією. Одеські музеї 
містять багатий ілюстративний матеріал від первісності до нашого часу 
(від Археологічного музею до Військово-історичного і Музею сучасного 
мистецтва). Проте цим не вичерпується евристична складова міського 
простору. У мене також є цікавий досвід доповнення уроків історії фа-
культативом з релігієзнавства, в ході якого учні безпосередньо на місці 
могли ознайомитися з віруючими і традиціями тих чи інших конфесій, 
розташованих в Одесі. На мій погляд, це дозволяє на практиці переко-
натися в наявності абсолютно різних поглядів і світоглядів в сучасному 
світі, сформувати толерантність до чужої точки зору.

Виділені факультативні елементи дозволяють створити в учнів емо-
ційну прив’язку і відійти від «сухих» фактів, показати практичне за-
стосування теоретичних знань, одержуваних на уроках, і, врешті решт, 
сформувати критичне мислення – одну з найважливіших навичок, необ-
хідних для самостійного розвитку.

Іванова Є. М. У мене є невелика ремарка з приводу виступу. Павло 
Андрійович торкнувся дуже філософського питання – навіщо знати? 
Знання є не тільки засобом для досягнення якихось цілей і рішення за-
дач. Але історичне знання – це ще й ціннісне знання, навколо якого від-
буваються в тому числі ідеологічні суперечки.

Загрійчук І. Д. Як історик або старший наставник повинен формува-
ти історичне бачення у підопічного? Я задаю це питання, тому що воно 
укладається в «прокрустове ложе» нашої розмови про системність зна-
ння. Історія починається «сьогодні» або це продовження «вчора»? Якщо 
вона – продовження «вчора», ми повинні історію не тільки знати, а й 
робити (щоб продовжувати). Вона повинна нас «пронизувати». Є якісь 
загальноісторичні підстави руху або їх немає?

Малівський А. М. Давайте визначимо, що таке історія? Історія – це 
події, які відбуваються в часі. На сьогодні дві основні концепції історії – 
це лінійне і циклічне її бачення. Якщо ми працюємо в рамках циклічної, 
то можемо шукати повторення, інваріанти. Важливо пам’ятати, що коли 
людина приймає участь в історичних подіях, вона виступає не тільки як 
носій свідомості та мислення, але й емоційної складової. Коли у нашій 



195ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

195

рецепції історії домінує увага до свідомого мислення, то людина пере-
стає  бути історичною постаттю і перетворюється в примару. 

Коли Павло Андрійович говорив про емоційне залучення аудиторії, 
я згадав запропоновану Бертольдом Брехтом концепцію «епічного теа-
тру». Ця його ідея співзвучна сучасним шуканням, а тому позиція Павла 
Андрійовича заслуговує на увагу. 

Загрійчук І. Д. Мартін Хайдеггер буття людини охарактеризував як 
турботу, яка складається з трьох іпостасей: «буття-в-світі», «буття-все-
редині-світового-сущого» і «забігання вперед». Це означає, що минуле 
для людини, на відміну від інших істот, дивним чином йде, залишаю-
чись з ним. Воно ніколи не минає, людина його несе з собою. Майбут-
нє – це не те, що прийде чи не прийде. Це те, що відбувається сьогодні. 
Людське буття – це стереоскопічне буття. Людина несе з собою і минуле, 
і майбутнє в єдиному «тепер». Тому позбавити громадянина можливості 
бути історичним, – пам’ятати минуле і продовжувати справи своїх пред-
ків – означає позбавити людину людського

Майборода П. А. Людина стає людиною в процесі соціалізації. Істо-
ричність спочатку їй не притаманна, як і мислення. Тому мене цікавить 
проблема, як сформувати у людини «присутність» історії.

Мєлков Ю. О. Не окажется ли подобное эмоциональное вовлечение 
препятствием для критического, рационального мышления?

Майборода П.  А. Мені здається, якщо у людини немає початкової 
здатності критично мислити, її треба якось ангажувати, а потім, якщо 
вона буде розвиватися, вчити мислити.

Кривцова Н.  В. Я б хотіла згадати про Хайдеггеровське «Dasein» – 
присутність необхідного сполучного елемента, без якого передумова і 
слідство не існують як частини одного цілого, що передбачає і самопіз-
нання, а також нагадати про важливість інформаційного метаболізму 
самої людини, який допомагає встановити зв’язок людини зі світом, пе-
ретворюючи наукову інформацію в знання про нього; про необхідність 
поєднання емоційної насиченості курсу з фактологічною і гармонізації 
суб’єктивного і об’єктивного в освітньому процесі. Було б добре відріз-
няти вивчення хронології філософської думки від вивчення законо-
мірностей послідовності фактів, які стоять за історією філософії. І тоді, 
може бути, ці протиріччя знімуться самі собою.

Павлова О. С. Шановні колеги, я рада, що підчас дискусії почула жи-
вий відгук на мої роздуми і хочу додати ще один вектор – обговорити 
проблеми якості освітніх послуг. Сучасні трансформації системи вищої 
освіти вимагають відповіді на питання: «Як викладати філософію якіс-
но, щоб студенти поставили нам «відмінно» за нашу роботу?» Я цілком 
згодна з думкою колег, що без оновлення курс філософії в університеті 
не зможе вижити. Переконана також у тому, що головна мета відтво-



196 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

196

рення гідного, якісного освітнього процесу – це поєднання сучасних 
інтенсивних освітніх технологій з досягненням запрограмованого якіс-
ного результату. Філософія має оновити свій навчальний потенціал со-
ціокультурного «компасу» з орієнтиром на чесноти, благо, людяність та 
міжлюдяність.

Я дозволю собі вжити словосполучення «створювальна філософія» 
для позначення гуманітарної технології. Нагадаю, що народна мудрість 
дійшла вже схожого висновку. Наприклад, для порівняння − у білорусь-
кій мові є вираз «на ростанях». Це не просто знаходження людини на пе-
рехресті, на роздоріжжі, а осмислений, усвідомлений вибір людини під 
час складної життєвої ситуації. Якою глибокою є народна мудрість! Опи-
нившись перед вибором, духовність людини має шанс «піти на зростан-
ня». Ти, звичайно, можеш і заплутатися на цьому роздоріжжі, але кра-
ще, якщо вибереш шлях вдосконалення. Мені здається, в цьому полягає 
сенс створювального знання, яке ми, колективними зусиллями, повинні 
генерувати і допомагати молодим людям в виборі добра, людяності. На 
мій погляд, саме філософи здатні продемонструвати органічне поєднан-
ня двох складових сучасної освіти – новітніх педагогічних технологій і 
якості кінцевого результату. 

Система якості орієнтована на дві самостійні оцінки – зовнішню і 
внутрішню, причому внутрішня – найбільш проблематична в реалізації. 
Вона повинна охоплювати дві ключові компоненти: студентську – оці-
нювання якості освітньої діяльності в навчальному закладі та рейтин-
гування професорсько-викладацького складу за критеріями наукової та 
освітньої діяльності. Рейтингові оцінки професорсько-викладацького 
складу на принципах самооцінювання проводяться вже декілька років, 
їх механізм має певну структуру. Але ж компонента студентського оці-
нювання якості освітньої діяльності в навчальному закладі є інновацій-
ною й майже не розроблена. 

У концепції створювального знання головним маркером створю-
вальності, співтворчості, на мою думку, є спільне «конструювання» 
фрейму знань в діаді «студент – викладач». Що це означає? Сьогодні 
про це вже багато говорилося – це проблемно-орієнтоване навчання. 
Оскільки ми працюємо в університеті за різними спеціальностями, для 
кожної спеціальності можливо існування різних фреймів. Міжнародний 
проект «Освіта-2030» розширює орієнтири на систему компетенцій в 
межах тріади «знання - вміння - цінності». Його автори зазначають, що 
фахівці майбутнього, перш за все, повинні «навчитися бути системними 
мислителями».

При цьому суттєво змінюється роль викладача, який моделює, іні-
ціює та спрямовує ефект співтворчості. Особливо підкреслімо, що ми 
розглядаємо освітній фрейм як коло споріднених проблем, які розкри-



197ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

197

вають сутність розділу даного курсу та мають цільову установку на фор-
мування конкретної ціннісної здатності здобувача вищої освіти. Тому 
назва «фреймова модель» нам здається найбільш вдалою для демон-
страції оновлення потенціалу структуризації філософського знання. У 
межах цієї моделі, на наш погляд, найкращим чином можливо досягнути 
цінністно-цільової настанови: стимулювання проблемно-орієнтовано-
го мислення через активацію її аналітичної, критичної та дискусійної 
складових.

Розбудова курсу філософії за моделлю фрейм-навчання дає педагогу 
можливість в співтворчості зі студентом досягнути прикладної неліній-
ності знання, оживити філософський концепт крізь практику сучасного 
компетентністного підходу. Майстерність викладача у володінні новою 
технологією проявляється в ефективному поєднанні та філософському 
насиченні контенту проблеми, що розглядається, й ціннісно-цільової 
установки, що формується в результаті засвоєння навчального курсу.

Підсумовуючі вище сказане, зазначимо, що система освіти перехо-
дить від традиційної педагогічної технології отримання знання шляхом 
його накопичення за принципом «від простого до складного» до більш 
ефектівної в надмірному інформаційному просторі трансферної техно-
логії фрейм-навчання. Трансферна технологія фрейм-навчання має від-
мінність у просторово-часовій побудові. А самє, на наш погляд, доціль-
но відокремлювати різні рівні взаємодії в системі «студент-викладач» 
у просторовому аспекті. А соціально-технологічні новації, що змінюють 
життя сучасного закладу вищої освіти, диктують необхідність оновити 
конструктивний спосіб філософського курсу, який викладається для 
фахівців технічних спеціальностей, а також оптимізувати його контент 
та інформаційне насичення. Модель, яку ми пропонуємо визначити як 
модель фрейм-навчання, центрує курс філософії на систематизований 
набір загальнозначущих компетентностей з урахуванням поєднаних 
знань - вмінь - цінностей. Важливою рисою моделі, що розглядається, 
є проблемно-орієнтована подача матеріалу. Генеральним орієнтіром 
фрейм-організованого філософського курсу є, на мій погляд, його при-
кладна значущість в конкретній професійній сфері та намір робити са-
мостійні філософськи висновки у житті. А самє цей фундамент треба за-
класти у студентів за часи знайомства з філософією у ЗВО. Без сумніву, 
перевага проблемно-орієнтованого фрейм-конструкту викладення фі-
лософії у тому, що сама філософія стає живим пізнавальнім інструмен-
том, носієм соціально-технологічної сили.

Малівській А. М. В вашій доповіді я побачив парадокс: с одного боку 
– технології, з другого боку – стимулювання смислів. Тобто, Ви каже-
те про технологію освоєння культури, так? Але техніка і культура – це 
протилежні поняття. Техніка – це примусове створення чогось нового, 



198 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

198

в основі ж культури лежить турбота, дбайливість. Чи сприяє це свободі 
студента?

Павлова О. С. Можливо викладач філософії повинен бути «дволиким 
Янусом», поєднувати і техніку, і культуру (технологічність і культуроло-
гічність). Це і є прояви створювального знання.

Іванова Є. М. Піфагор колись сказав, що наше життя схоже на видо-
вище. Хтось приходить на ці видовища змагатися, хтось – торгувати, і 
найщасливіші – для того, щоб розуміти, мислити. Це і є головне завдан-
ня філософії. Сьогодні ми перебуваємо в ситуації, коли філософія в уні-
верситеті стає заручницею людей із зовсім іншими цінностями, за  Піфа-
гором, людей, що прийшли торгувати. Чи немає тут протиріччя? Яким 
чином філософ, який займає позицію спостерігача, змушений ставати 
торговцем, тобто надавати освітні послуги?

Павлова О. С. Я довіряю ще й Платону, який, як відомо, в державі роз-
містив філософів на вершині влади. Так, сьогодні піраміду «переверну-
ли», але ж філософи з неї не зникли. Вони можуть і мають впливати, і 
робити це треба якісно. Ми живемо в такий час. 

Доннікова І. А. Мені здається, що має місце плутанина у визначен-
нях. Ми говоримо не стільки про філософів, скільки про викладачів фі-
лософії. Працюючи в системі освіти, ми повинні бути технологами, які 
знають і розуміють, як донести філософське знання до студентів, які че-
рез деякий час поринуть в різноманітні соціокультурні практики. Роз-
винути у них складне, критичне або інтегральне мислення означає, в 
тому числі, з’єднати в їх головах знання і практику. Філософ повинен на-
вчитися практикувати, а філософія − стати практичною, як це вже було 
в Античності. Філософія не тільки пояснювала, що таке щастя, але й як 
його досягти, як потрібно жити, щоб бути щасливим, якою треба бути 
людиною. Чи не в цьому причина непопулярності філософського знання 
серед студентів? Претендуючи на інтелектуальну елітарність, воно не 
відповідає їх практичним, життєвим запитами. Освіта, на мій погляд, і є 
та сфера, яка може допомогти філософії вижити, але за умови, якщо ми 
заново відкриємо для себе її практичність. Проект «Створювальне зна-
ння» на це й спрямований.

Кривцова Н. В. Я хочу повернутися до питання трансферної техно-
логії фрейм-навчання. В своїй дисертації, досліджуючи психологічні 
особливості самореалізації особистості, схильної до трансфесіоналізму, 
я виявила, що тільки людина, яка реалізує природню здатність «філо-
софствувати» та готова до свідомої продуктивної інноваційно-дослід-
ницької взаємодії із Всесвітом на різних рівнях, може переносити зна-
ння з однієї сфери життєдіяльності в інші. Вона здатна «піднятися над 
сутичкою і знову повернутися на землю», гнучко досягаючи цілі зі збе-
реженням особистісної позиції і власної унікальності в мінливому світі. 



199ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

199

Виявляється, що питання забезпечення високої якості підготовки су-
часних фахівців безпосередньо пов’язане з такими категоріями, як соці-
ально-психологічне здоров’я, людські ресурси, потенціал самореалізації 
особистості (самоврядування, саморозвиток, самоосвіти тощо), створю-
вальна та створююча сили освіченої людини. Це посилює роль психо-
логічної складової освітнього процесу університетів, яка спрямована на 
підвищення його якості через створення відповідних систем освітнього 
коучингу і педменеджменту, а доповнення професійних компетенцій 
універсальними актуалізує роль філософсько-світоглядної складової 
професійної освіти в цілому

До речі, професія (з нім. «der вeruf») – це не тільки спеціальність, 
зайняття, а й покликання, яке шукає людина в закладах професійної 
освіти. Місія та призначення – це ті універсальні дефініції, які відкри-
ваються у власному досвіді освіченої людини в процесі самореалізації, 
зокрема професійної. Проте неминуче розчарування, якщо не врахову-
ється важлива роль власної свідомої активності особистості в її ство-
ренні. Тобто стає питання підвищення якості освіти через створення 
відповідних умов самореалізації і самогармонізації особистості сучасно-
го фахівця протягом життя, зокрема формування поряд з прийнятими 
базовими академічними професійними компетенціями (hard skills), а в 
зв’язку з тотальною комп’ютерізацією і становленням нової культури 
інформаційного суспільства ще й певних цифрових (digital skills) та соці-
ально-особистісних компетенцій (soft skills) у всіх учасників освітнього 
процесу. Йдеться про розвиток мислення, яке здатне сприймати, органі-
зовувати, узгоджувати, відновлювати і з’єднувати компоненти світу для 
його розуміння. 

В процесі пізнання ми кожного разу створюємо нові знання, спираю-
чись на вже існуючі власні знання, або створені кимось, формуємо нові 
сенси, співвідносячи «знаннєве тіло» з власним досвідом і мрією. Причо-
му освіта, з одного боку, постає як продукт автопоезису людства, з дру-
гого – може трактуватися як аутопоетично самовідновлювальна систе-
ма-мережа, яка має певну мету та форму суспільної комунікації і само-
регуляції, отримує від оточуючого середовища все необхідне для свого 
існування, зокрема входить у відношення структурно-функціонального 
взаємозв’язку із свідомістю суб’єкта пізнання (який також є складною 
аутопоетичною системою), окреслює свої кордони. 

Аналіз змісту дефініції «людина освічена» («Homo educatus») пока-
зує, що мова йде про людину як живу істоту (з англ. human), представ-
ника людського роду «Homo Sapiens», яку з розумної (Homo Sapiens) 
«переформують» на освічену, Проте важливо усвідомлювати, що за до-
помогою найсучасніших освітніх технологій зростає ймовірність пере-
творення особистості в носія лише якісних професійно-особистісних 



200 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

200

компетенцій. Тобто за допомогою освітніх практик вона стає «трено-
ваною, дресованою» (за англ. «human is educated) тощо. Саме тому стає 
питання збереження головної мети освіти як джерела нових можливос-
тей не тільки соціальної адаптації і соціалізації, а й свідомої продуктив-
ної самореалізації особистості «educated person» і автентичності життя 
освіченої людини.

Доннікова І.  А. Чому ми вважаємо дуже важливою психологічну 
складову? Проблема полягає в тому, що викладач часто «не бачить» 
людських індивідуальностей і дійсно працює з «об’єктами». Він керу-
ється якимось абстрактним, усередненим образом студента з певним 
рівнем інтелекту, підготовки, здібностей і т.ін., а значить, пред’являє до 
всіх учнів універсальні вимоги, використовує методи і підходи до ви-
кладання, що нівелюють індивідуальність студентів. Задля створення 
комфортних освітніх умов і для студента, і для викладача необхідна ін-
дивідуалізація, перехід до полілоговой моделі освіти, неможливою без 
психологічної грамотності.

Антонюк С. А.: Філософія і психологія порушили безліч питань, які 
найкраще вирішуються за участю обох сторін. Можливо, фундаменталь-
не питання для будь-якого дослідження творчості – сутність творчості. 
Термін використовується як для характеристики людини, так і процесу 
діяльності та продукту, будь то або ідея або артефакт. Крім того продукт 
повинен відповідати двом умовам – бути креативним і бути новим, але, 
оскільки новизна може бути марною, вона також повинна мати цінність. 
Цінність креативної ідеї в продукті іноді не відразу усвідомлюється і по-
трібні роки, перш ніж вона буде реалізована. Відкритим залишається 
також питання – що таке «нове»? Творчість починається з формування 
світогляду, з дисципліни оволодіння мисленням. Ви можете навчитися 
бути креативним – експериментуючи, досліджуючи, ставлячи під сумнів 
припущення, використовуючи уяву і синтезуючи інформацію, але для 
цього необхідні відповідні схильності з точки зору таланту, допитливос-
ті і мотивації. Таким чином, стає очевидним, що людина може бути твор-
цем, тобто митцем своєї справи; процес може бути творчим; а результат 
геніальним. Згідно психології, необхідною складовою творчого процесу 
є уява. Переважно уява й асоціюється з творчістю і дійсно, в одному з 
вживань «уявне» є майже синонімом «творчого». Для Аристотеля, на-
приклад, уява була свого роду мостом між почуттям і думкою. Декарт 
стверджував, що уява не є невід’ємною частиною розуму, оскільки вона 
має справу з образами в мозку, існування яких, на відміну від свідомості, 
можна поставити під сумнів. Кант, з іншого боку, вважав, що уява має 
основоположне значення для людського розуму, вона об’єднує не тільки 
наші сенсорні та інтелектуальні здібності, але й діє творчо. Нещодавна 
було підкреслено роль уяви в емпатії: здатність ідентифікувати себе з 



201ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

201

нашими побратимами і вигаданими персонажами, яка розглядається 
як вирішальне значення для доступу до інших умів, збагачення нашого 
власного досвіду і розвитку нашого морального почуття. Фактично уява 
завжди розглядалася як така, що виконує широкий спектр різних функ-
цій, її можна розуміти як певну цілісність. В уяві можна фантазувати про 
те, що відсутнє, що нереальне або навіть абсурдне, і, таким чином, це 
формує майже необмежені концептуальні здібності. Уява виконує роль 
інтелектуального маніпулятора творчих досягнень в галузі мистецтва і 
науки.

Філософське бачення проблеми творчості безпосередньо пов’язано з 
питанням, чи діє творчість однаковою в усіх областях, включаючи техні-
ку, мистецтво, науку і філософію? Кант розкривав художню геніальність 
через вроджену здатність створювати твори «зразковою оригінальнос-
ті» за допомогою вільної гри уяви – процесу, який не передбачає пра-
вил, не може бути вивчений і залишається таємницєю навіть для самих 
геніїв. Шопенгауер підкреслював, що великі художники відрізняються 
не тільки технічною майстерністю, але й здатністю «втратити себе» в 
досвіді того, що прекрасно і піднесено. Ніцше бачив найбільші подвиги 
творчості в трагічній поезії Стародавньої Греції, як результат рідкісної 
співпраці духу екстатичного сп’яніння Діонісія, який наповнює життя 
енергією і пристрастю, і духу Аполлона – тверезої стриманості, що врів-
новажує хаос порядком і формою.

Майже всі дослідники сходяться в тому, що творчість на найвищо-
му рівні – це не завжди синтез образу і логіки. Психологи, а з ними й 
філософи, як правило, вважають, що творчість працює в обох областях 
приблизно однаково. І все ж митец, на відміну від вченого, зазвичай не 
стикається з проблемами, які необхідно аналізувати, вивчити і виріши-
ти. Творче відкриття є можливим, але відмінність між творінням і від-
криттям пояснює, чому в науці мають місце незалежні відкриття, тоді 
як, здається, немає сенсу припускати, що хтось інший зміг би створити 
конкретний художній твір.

Необхідно мати на увазі, що творчий процес не обов’язково жорстко 
цілеспрямований. Не можна заздалегідь знати точний результат, бо, 
якщо хтось знає результат, то це вже не творчість. Наприклад, автор, 
що досліджує проблему, не може знати напевно, чим завершиться дослі-
дження. Таким чином, творчий процес не зводиться до того, щоб знайти 
засоби для досягнення гіпотетичних цілей, переконливих з точки зору 
автора. Але широта світогляду автора – вихідна умова творчого успіху. 

Доннікова І. А. Шановні друзі! Дякую за плідну дискусію. На мою дум-
ку, нам вдалося порушити дуже актуальні питання, висловити альтер-
нативні теоретичні позиції, які свідчать про необхідність продовження 
обговорення. Створювальність знання інтерпретувалася в історичному, 



202 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

202

соціально-політичному, правовому, філософсько-психологічному аспек-
тах, що підкреслює евристичний потенціал концепту. Жваве обгово-
рення викликало питання співвідношення суб’єктивного і об’єктивного 
знання, роль аналітичного мислення в становленні людської індиві-
дуальності. Дуже цікавими і несподіваними виявилися методологічні 
розвідки щодо осмислення ролі сучасного університету, викладання 
курсу філософії. Не залишилися поза увагою сучасні освітні технології, 
які покликані пробудити інтерес студентів до знання, сприяти станов-
ленню критичного, аналітичного, інтегративного  або складного мис-
лення (тобто виникла проблема співвідношення ціх понять). Учасники 
зійшлися на тому, що концепт створювального знання характеризує 
єдність людині і світу, яка в свою чергу досягається через поєднання 
мислення, знання, цінностей з практикою людського буття. Важливим є 
й те, що за круглим столом зустрілися теоретики і практики, які намага-
лися знайти спільну мову. Як писав Віталій Георгійович Табачковський, 
філософ-викладач має надолужити те, що не зробив філософ-теоретик, 
а саме: не проявив рефлексивної розважливості. На мій погляд, кожен з 
нас сьогодні намагався бути розважливім, тобто і теоретиком і викла-
дачем, і навіть студентом, зокрема, відповідаючи на питання «Навіщо 
нам філософія?». Багатоголосся думок, яке пролунало, дає надію на про-
довження обговорення проблеми створювального знання, мислення й 
освіти.

До друку підготував Андрій Серебряков

Посилання:
Аксенов  Г.П. (1994) В.И. Вернадский о природе времени и пространства. Москва: 

URSS.
Баранцев Р.Г. (2009) Активность саморазвития. В: Синергетическая парадигма. Со-

циальная синергетика. М.: Прогресс-Традиция, 79–84.
Василенко  П.М. (2007) Словник-довідник соціального працівника: навч. посіб. 

П.М.  Василенко, В.С. Васильченко, В.М. Галицький. К.: ІПКДСЗУ.
Доннікова І.А. (2019) Створювальне знання як освітня практика свободи. В: І. А. До-

ннікова, О.С. Павлова. Антропологічні виміри філософських досліджень: матері-
али 8–ої міжнародної наукової конференції, Дніпро, 18–19 квітня 2019 року. Дні-
про: ДНУЗТ,С. 68–70.

Доннікова І. А., Кривцова Н. В. (2018) Створювальне знання: мультидисциплінар-
ність, інновація, самоосвіта. В: Матеріали IV Міжнародної наукової конференції 
студентів, молодих вчених та науковців «Методологія та технологія сучасного 
філософського пізнання» (Одеса, 25-26 травня 2018 р.). Одеса, 2018, 98–100.

Закон України Про вищу освіту (2014, 2015) Відомості Верховної Ради (ВВР). 2014, 
No37-38, ст.2004; 2015, No 6, ст.40.

Кант И. (1966) Антропология с прагматической точки зрения.  Сочинения: В 6-ти 
томах. М.: Мысль, Т. 6, 743.

Князева Е.Н. (1999) Синергетическое видение креативности человека. М., 114–133.



203ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

203

Кривцова Н.В. (2018) Психологічні особливості потенціалу самореалізації особис-
тості: дис ... канд. психол. наук: 19.00.01: Загальна психологія, історія психології.  
Одеса. 

Кривцова Н.В. (2019) Шлях до гармонії життя: теорія і практика самореалізації: мо-
нографія (3-є вид., перероб. і доп.) Харків: Факт.

Налимов В.В. (2000) Разбрасываю мысли. В пути и на перепутье. М.: Прогресс-Тра-
диция.

Маклаков А.Г. (2004) Общая психология. СПб.: Питер, 2004.
Мелков Ю. А. (2014) Человекомерность постнеклассической науки. К.: ПАРАПАН.
Мєлков Ю. О. (2012) Ідеал і мета освіти в ієрархії культурних цінностей.  Філософія 

освіти. Philosophy of Education, №1–2 (11),  211–222.
Морен Э. (2013) Метод. Природа Природы. Перевод и вступительная статья Е.Н. 

Князевой. Изд. 2 – е, доп. М.: «Канон+» РООИ «Реабилитация».
Уемов А. И., Сараева И. Н., Цофнас А. Ю. (2001) Общая теория систем для гуманита-

риев. Варшава: «Universitas Rediviva».
Чайковский А.В. (1977) Некоторые проблемы синтеза и анализа систем. В: Логика и 

методология системных исследований. К.; Одесса: Вища школа, 125 – 133.
Мински М. Л. (2018) Сообщество разума (перев. К.М. Королева). М.: Изд-во АСТ.
Стандарти і рекомендації щодо забезпечення якості в Європейському просторі ви-

щої освіти (ESG) (2015) К.: ТОВ «ЦС».
Огнев’юк  В.О. (2012) Освітологія – науковий напрям інтегрованого дослідження 

сфери освіти. Рідна школа, № 4–5 (квітень–травень), 44-51.
Платонов К.К. (1984) Краткий словарь системы психологических понятий. М.: 

Высшая школа.
Фуко М. (1991) Герменевтика субъекта. В: Социо-Логос. Социология. Антропология. 

Метафизика. М.: Прогресс.
Философский энциклопедический словарь (1983) М.: Советская энциклопедия. 
Chumakov A.N. (2018) Global World clash of interests. Moscov, Prospekt.
Donnikova I.A., Kryvtsova N.V. (2018) Сreative potential of philosophical and psychological 

educational practices. In: Іmperatives of civil society development in promoting national 
competitiveness: Proceedings of the 1stInternational Scientific and Practical Conference. 
Volume II, December 13–14, 2018. Batumi, Georgia: Publishing House “Kalmosani”, 306-
309.

Fillmore, Ch. (1992) Towards a Frame-based organization of the lexicon: the semantics of 
RISK and neighbors. In: Ch. Fillmore, B.Atkins // Frames, Fields and Contrasts: New Es-
says in semantics and lexical organization/ A.Lehrer, E.Kittey (eds.) Hillsdale: Lawrence 
Erlbaum, 75-102. URL: https://www.icsi.berkeley.edu/icsi/node/3530.

Punchenko  O. P. (2018) The  Noosferic-Informational  Paradigma  of  education - the  basis 
of sustainable  and  harmonious  development  of the  new  civilization. In: Scientific  
Development  and  achievements. Volume 3. London,  279-292. 

Scott Reed, A., Simon-Brown, V. (2006) Fundamentals of Knowledge Transfer and Exten-
sion.

Vodopyanov  P. A., Crisachenko V. S.  (2018) Strategu   existence   of   Humanity. Minsk, 
Belarusion  Sciense, 306. 

Yershova-Babenko I.  V. (2019) Teoretical Foundations of Psycho-Synergetics as the 
Psychological Principles. In: I. V. Yershova-Babenko, N. V. Kryvtsova. Theory and practice 



204 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

204

of introduction of competence approach to higher education in Ukraine : monograph. 
Vienna: Premier Publishing, 11-21. 

Weizsäcker E.U. von; Wijkman A. (2018) Come On! Capitalism, Short-termism, Population 
and the Destruction of the Planet. A Report to the Club of Rome. Springer.

References:
Aksenov, G.P. (1994) V.I.Vernadsky on the nature of time and space Vernadsky. M.: URSS 

[in Russian].
Barancev, R.G. (2009) ‘Self-development activity’. In: Sinergeticheskaya paradigma. 

Social`naya sinergetika. M.: Progress-Tradiciya, 79-84 [in Russian].
Vasylenko, P.M. (2007) Directory of social worker. K.: ІPKDSZU [in Ukrainian].
Donnikova, I.A, Pavlova, O.S. (2019) ‘Creative Knowledge as an Educational Practice of 

Freedom’ Anthropological Dimensions of Philosophical Studies,  Dnipro: DNURT, 68-70 
[in Ukrainian].

Donnіkova, І.A., Kryvtsova, N.V. (2018) Co-generative knowledge: creative knowledge: 
multidisciplinarity, innovation, self-education. Metodolohіia ta tekhnolohіia suchas-
noho fіlosofskoho pіznannia, 98-100 [in Ukrainian].

Law of Ukraine On Higher Education (2014; 2015). Vіdomostі Verkhovnoi Rady, 37-38 [in 
Ukrainian].

Kant, I. (1966) Anthropology from a pragmatic point of view. M.: My`sl`[in Russian].
Knyazeva, E.N. (1999) Synergetic vision of human creativity. M. [in Russian].
Krivczova, N.V. (2018) Psychological features of the potential of self-realization. MA 

dissertation. Odesa [in Ukrainian].
Krivczova, N.V. (2019) The path to harmony of life: theory and practice of self-realization. 

Xarkіv: Fakt [in Ukrainian]
Nalimov, V.V. (2000) Scatter thoughts. On the way and at the crossroads. M.: Progress-

Tradiciya [in Russian].
Maklakov, A.G. (2004) General psychology. SPb: Piter [in Russian].
Melkov, Y.A. (2014) The humanity of post-non-classical science. K.: PARAPAN [in Russian].
Mielkov, Y.O. (2012) The ideal and purpose of education in the hierarchy of cultural values. 

Fіlosofіia osvіty. Philosophy of Education, 1-2, 211-222 [in Ukrainian].
Moran, E. (2013). Method. Nature of the Nature. (translation and introductory article of E. 

N. Knyazeva). 2nd Edition. Moscow, Canon+ ROOI “Rehabilitation” [in Russian].
Uyomov, A.I., Saraeva, I.N. and Czofnas, A.Y. (2001) General Systems Theory for 

Humanitarian Students. Varshava: Universitas Rediviva [in Russian].
Chajkovskij, A.V. (1977) Some problems of synthesis and analysis of systems. Logika i 

metodologiya sistemny`x issledovanij, 125-133 [in Russian].
Minski, M.L. (2018) Community of mind. M.: AST [in Russian].
Standards and recommendations for quality assurance in the European Higher Education 

Area (2015). K.: TOV «ESG» [in Ukrainian].
Ohnev’iuk, V.O. (2012) Education - is a scientific area of integrated study of education. 

Rіdna shkola, No 4-5, 44-51 [in Ukrainian].
Platonov, K.K. (1984) Dictionary of the System of Psychological Concepts. M.: Vy`sshaya 

shkola [in Russian].
Fuko, M. (1991) Hermeneutics of the subject. M.: Progress [in Russian].



205ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

205

Philosophical Encyclopedic Dictionary (1983) M.: Sovetskaya e`nciklopediya [in Russian].
Chumakov, A.N. (2018) Global World clash of intertsts. Moscov: Prospekt.
Donnikova, I.A., Kryvtsova, N.V. (2018) Сreative potential of philosophical and 

psychological educational practices. In: Іmperatives of civil society development in 
promoting national competitiveness, Batumi, Kalmosani, 306-309.

Fillmore, Ch., Atkins, B. (1992) Towards a Frame-based organization of the lexicon: the 
semantics of RISK and neighbors. In: Frames, Fields and Contrasts: New Essays in se-
mantics and lexical organization, Hillsdale: Lawrence Erlbaum, 75-102.

Punchenko, O. P. (2018) The Noosferic-Informational Paradigma of education – the basis 
of sustainable and harmonious development of the new civilization. In: Scientific De-
velopment and achievements, London, 279-292.

Scott Reed, A., Simon-Brown, V. (2006) Fundamentals of Knowledge Transfer and 
Extension. URL: https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-0-387-34280-1_8

Vodopyanov P. A., Crisachenko V. S. (2018) Strategu existence of Humanity, Minsk. 
Yershova-Babenko, I. V., Kryvtsova, N. V. (2019) Teoretical Foundations of Psycho-Synergetics 

as the Psychological Principles. In: Theory and practice of introduction of competence ap-
proach to higher education in Ukraine, Vienna: Premier Publishing, 11-21.

Weizsäcker, E.U. (2018) Come On! Capitalism, Short-termism, Population and the 
Destruction of the Planet. A Report to the Club of Rome, Springer.

Круглый стол «Созидательное знание: теоретико-методологичес-
кие и практические аспекты» (Национальный университет «Одесская 
морская академия», 14 июня 2019 г.)

В ноябре 2019 года в Национальном университете «Одесская морская 
академия» состоялся первый круглый стол «Созидательное знание: гу-
манизм, инновация, самообразование». Одним из источников вдохнове-
ния для проведения круглого стола стал юбилейный доклад Римского 
клуба с призывом к «новому Просвещению», реформе мышления, знания 
и образования. Кафедра философии совместно с Международной ака-
демией психосинергетики и альфологии («МАПА») представили новый 
междисциплинарный научно-образовательный проект, главная цель кото-
рого – поиск и внедрение человеко- и культуромерных образовательных 
технологий, соединяющих знание с практикой человеческой жизни. 

Второй круглый стол, который состоялся в НУ «ОМА» 14 июня 2019 года, 
собрал преподавателей и ученых из вузов Днепра, Киева, Одессы, Харь-
кова. Обсуждение теоретических и практических вопросов образования, 
мышления, знания и познания развернулось вокруг концепта созидатель-
ного знания. Педагоги и ученые обменивались мнениями относительно 
потребностей общества в человекомерной парадигме социального разви-
тия; об особенностях современного философского и научного мышления, 
ценностных аспектов знания, гуманистических интенций образования. Те-
мами обсуждения стали критическое и интегральное мышление, проблема 
системности знания в современном образовании, творческое построение 
учебного процесса, использование системной методологии в преподавании 
философских дисциплин. Особое внимание было уделено проблеме ста-



206 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

206

новления образованного человека, выявлению ресурсов его творчества и 
самотворчества. Участники акцентировали унимание на эвристическом по-
тенциале философского знания, для выявления которого необходима кор-
ректировка содержания философских курсов, создание на базе философии 
гуманитарных образовательных практик, в частности, философско-психо-
логических. Подчеркивалось, что они способствуют не только индивидуа-
лизации учебного процесса, но самопознанию и самореализации студента 
и преподавателя. 

Участники круглого стола пришли к выводу, что концепт созидательно-
го знания раскрывает единство мышления, знания, ценностей и практики 
человеческого бытия. Эвристический потенциал концепта раскрыт в ис-
торическом, социально-политическом, философско-психологическом ас-
пектах. Высказанные альтернативные теоретические и методологические 
позиции свидетельствуют о необходимости продолжения дискуссии о со-
зидательности знания, мышления и образования.

Ключевые слова: новое Просвещение, созидательное знание, 
человекомерные образовательные технологии, критическое мышление, 
образованный человек, философско-психологические образовательные прак-
тики.

Round Table «Co-Generative Knowledge: Theoretical, Methodological, 
and Practical Aspects» (National University “Odessa Maritime Academy,” 14 
June 2019)

In November 2018 in the National University “Odessa Maritime Academy,” the 
first round-table discussion “Co-generative Knowledge: Humanism, Innovation, 
Self-education” was held. One of the inspirations for the discussion was The Club 
of Rome’s 50th-anniversary report calling for “New Enlightenment,” the trans-
formation of thought, knowledge, and education. The Department of Philosophy, 
together with the International Academy of Psychosynergetics and Alphology 
(IAPA) presented the new interdisciplinary scientific and educational project 
with the primary aim of finding and implementing human- and culture-dimen-
sional educational technologies, combining knowledge with human life practices.

The second round-table discussion held at NU OMA on 14 June 2019, involved 
educators and researchers from universities of Dnipro, Kyiv, Odesa, and Kharkiv. 
Various theoretical and practical issues of education, thinking, knowledge, and 
cognition were discussed as related to the concept of co-generative knowledge. 
Educators and researchers shared their insights on the societal needs in 
the human-dimensional paradigm of social development; on the features of 
modern philosophical and scientific thinking, axiological aspects of knowledge, 
and humanistic intentions of education. The subjects of the discussion were 
critical and integrated thinking, the problem of systematicity of knowledge 
in modern education, creative construction of educational process, the use of 
systemic methodology in teaching philosophical disciplines. The discussion 
was specifically focused on the problem of formation of an educated person, 



207ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

207

discovering the resources for his creativity and self-creation. The participants 
stressed the heuristic potential of philosophical knowledge and the need to 
adjust the content of Philosophy courses in order to reveal it, the importance of 
creating humanitarian educational practices based on Philosophy, in particular, 
philosophical and psychological ones. It was emphasised that they will not 
only promote individualisation of educational process, but foster students’ and 
teachers’ self-knowledge and self-actualisation.

The participants have come to a conclusion that the concept of co-generative 
knowledge reveals the unity of thinking, knowledge, values and practice of human 
existence. The heuristic potential of the concept was revealed in historical, socio-
political, as well as philosophical and psychological aspects. The alternative 
theoretical and methodological positions presented by the participants support 
the need for ongoing discussion on co-generative knowledge, thinking, and 
education. 

Key words: new Enlightenment, co-generative knowledge, human-dimensional 
educational technologies, critical thinking, educated person, philosophical and 
psychological educational practices.

Доннікова Ірина Анатоліївна – доктор філософських наук, доцент, за-
відувач кафедри філософії, Національний університет «Одеська морська 
академія»

E-mail: irinadonnikova281@gmail.com, ORCID: https:// orcid.org/0000-0002-
8504-1578

ResearcherID in Web of Scince: AAC-3548-2019
Donnikova Irina – D.Sc. of Philosophy, Associate Professor, Head of the 

Department of Philosophy, National University «Odessa Maritime Academy».
E-mail:irinadonnikova281@gmail.com, ORCID: https:// orcid.org/0000-

0002-8504-1578
ResearcherID in Web of Scince: AAC-3548-2019

Кривцова Наталія В’ячеславівна – кандидат психологічних наук, за-
сновник та директор ТОВ «Міжнародна академія психосінергетики та аль-
фології»; психолог центру підготовки та складання ОСКІ (об’єктивного 
структурованого клінічного іспиту), Одеський національний медичний уні-
верситет

E-mail: kryvtsova.natalya@gmail.com
ORCID: https: //orcid.org/0000-0003-1965-6635
Kryvtsova Natalуa – PhD in Psychology; Founder and Direc-

tor of the LLC “International academy of psychosynergetics and alphal-
ogy”; the psychologist of the center for preparation and passing of the 
OSCE (Objective Structured Clinical Examination), Odessa National Medical 
University

E-mail: kryvtsova.natalya@gmail.com



208 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

208

ORCID: https: //orcid.org/0000-0003-1965-6635
Пунченко Олег Петрович – доктор філософських наук, професор, Одесь-

ка національна академія зв’язку ім. О. С. Попова.
E-mail: olegpetr 02.09@gmail.com
ORCID: https://orcid.org  0000-0003-2694-6841
Punchenko  Oleg – D.Sc. of Philosophy, Professor, O.S. Popov Odesa National 

Academy of Telecommunications
E-mail: olegpetr 02.09@gmail.com
ORCID: https://orcid.org 0000-0003-2694-6841  

Савінова Наталія Андріївна – доктор юридичних наук, декан факульте-
ту Морського права та менеджменту, Національний університет «Одеська 
морська академія».

E-mail: tala.savinova@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/ 0000-0003-0289-7926
Savinova Nataliia – Doctor of Laws, Senior Researcher; Dean of the Faculty of 

Maritime Law and Management National University “Odessa Maritime Academy”
E-mail: tala.savinova@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/ 0000-0003-0289-7926

Хміль Володимир Васильович – доктор філософських наук, професор, 
завідувач кафедри філософії і соціології, Дніпровський національний уні-
верситет залізничного транспорту імені акад. В. Лазаряна.

E-mail: broun79@gmail.com, ORCID 0000-0003-4710-6681
ResearcherID: C-7121-2016
Volodymyr Khmil – D.Sc. of Philosophy, Professor, Head of the Department 

of Philosophy, Dnipro National University of Railway Transport named after 
Academician V. Lazaryan.

E-mail: broun79@gmail.com, ORCID 0000-0003-4710-6681
ResearcherID: C-7121-2016

Нерубасська Алла Олександрівна – кандидат філософських наук, док-
торант, Одеський національний університет ім. І. І. Мечникова

E-mail: Saylor03@ukr.net
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3754-0134
Nerubasska Alla – PhD, doctoral student, Odessa І.І. Mechnikov National 

University
E-mail: Saylor03@ukr.net
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3754-0134

Малівський Анатолій Миколайович – кандидат філософських наук, 
доцент, Дніпровський національний університет залізничного транспорту 
імені академіка В. Лазаряна.

E-mail: telepat-57@ukr.net, ORCID: https:// orcid.org/0000-0002-6923-5145



209ISSN  2309-1606. Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Круглий стіл «Створювальне знання: теоретико-методологічні та практичні аспекти»

209

ResearcherID in Web of Scince: V 2502 – 2017
Malivskyi Anatolii – PhD, Associate Professor, Dnipro National University of 

Railway Transport named after Academician V. Lazaryan.
E-mail: telepat-57@ukr.net, ORCID: https:// orcid.org/0000-0002-6923-5145
ResearcherID in Web of Scince: V 2502 – 2017

Загрійчук Іван Дмитрович – доктор філософських наук, професор, 
Український державний університет залізничного транспорту

E-mail: zagrij@yahoo.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0319-3675
Zagrijchuk Ivan – D.Sc. of Philosophy, Professor, Ukrainian State University of 

Railway Transport
E-mail: zagrij@yahoo.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0319-3675

Іванова Євгенія Михайлівна – кандидат філософських наук, Національ-
ний університет «Одеська морська академія».

E-mail:enito07@gmail.com, ORCID: https:// orcid.org/0000-0003-3568-1056
ResearcherID: H-7022-2017
Ivanova Ievgeniia – PhD, National University “Odessa Maritime Academy”
E-mail:enito07@gmail.com, ORCID: https:// orcid.org/0000-0003-3568-1056
ResearcherID: H-7022-2017

Майборода Павло Андрійович – старший викладач, Національний уні-
верситет «Одеська морська академія».

E-mail: pasamajboroda@gmail.com
ORCID: http://orcid.org/0000-0002-6865-0160
Maiboroda Pavlo – Senior Lecturer, National University “Odessa Maritime 

Academy”
E-mail: pasamajboroda@gmail.com
ORCID: http://orcid.org/0000-0002-6865-0160

Мєлков Юрій Олександрович – доктор філософських наук, провідний 
науковий співробітник відділу інтернаціоналізації освіти, Інститут вищої 
освіти Національної Академії педагогічних наук України.

E-mail: uka7777@gmail.com 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8186-0357
Mielkov Yuriy – D.Sc. of Philosophy, Leading  researcher  at  Institute  of  

Higher  Education, National Academy of Educational Sciences of Ukraine
E-mail: uka7777@gmail.com 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8186-0357



210 ISSN  2309-1606.  Філософія освіти. Philosophy of Education. 2019. № 2 (25)

Освіта і наука в постнекласичній перспективі

210

Павлова Ольга Сергіївна – кандидат філософських наук, доцент, Націо-
нальний університет «Одеська морська академія»

E-mail: pa_ola_88@ukr.net
ORCID https://orcid.org/0000-0001-8443-1083
Pavlova Olga – PhD, Associate Professor, National University “Odessa Maritime 

Academy”
E-mail: pa_ola_88@ukr.net
ORCID https://orcid.org/0000-0001-8443-1083

Антонюк Сергій Антонович – кандидат філософських наук, доцент, На-
ціональний університет «Одеська морська академія».

E-mail: philonma@ukr.net
Antonyuk Sergiy – PhD, Associate Professor, National University «Odessa 

Maritime Academy.
E-mail: philonma@ukr.net

Серебряков Андрій Володимирович – інженер 1 категорії, Одеська на-
ціональна наукова бібліотека.

E-mail: ser.andrejj@gmail.com
Serebryakov Andrij – engineer 1 category, Odesa National Scientific Library
E-mail: ser.andrejj@gmail.com


